https://doi.org/10.1387/gogoa.26679

g0g0a

Dogwhistles and figleaves
How manipulative language spreads racism and falsehood

JENNIFER MATHER SAUL

Oxford: Oxford University Press, 2024, xvi+222 or.}

Jennifer Saul (Sheffieldeko Unibertsitatea, Ingalaterra; Waterlooko Unibertsitatea, Kanada)
autore ezaguna da, bai hizkuntzaren filosofian eta bai filosofia feministan, bietan egin baitu lan
gogotik. Hizkuntzaren filosofia sozial eta politikoa egiten duela irakurri diot nonbait, eta goiburu
egokia iruditzen zait bere lana biltzeko. Eskuartean dudan liburukoak oso ondo jasotzen ditu
behinik behin. Liburuaren izenburuak euskaraz arraro samar eman dezake: Txakur-txilibituak eta
pikondo-hostoak. Nola hizkuntza manipulatzaileak arrazismoa eta faltsukeria® hedatzen dituen.
Ingelesez nahiko arrunt baina euskaraz oso arrotz zaizkigun bi metafora darabiltza Saulek hor.
Txakur-txilibituek txakurrek soilik entzun dezaketen soinua egiten dute eta, horri tiraka, zenbait
taldek beren diskurtsoetan erabiltzen dituzten kode-hitz batzuei egiten diete hemen
erreferentzia. Ingelesez pikondo-hosto esaten dioten horri, berriz, mahatsondo-hosto esaten
diote gaztelaniaz (“hoja de parra”), eta ezagunago egingo zaigu irudi hori akaso. Azken finean,

1 Eskerrak eman nahi dizkiet Ekain Garmendia, Kepa Korta eta Larraitz Zubeldiari, egin dizkidaten ohar eta
zuzenketengatik. Lan hau egiteko, Eusko Jaurlaritzaren (IT1612-22) eta Espainiako MICIU Ministerioaren
(PID2023-151480NB-100, MICIU/ AEI/10.13039/501100011033 eta ERDF/EU) laguntzak baliatu ditut.

2 Ohar terminologikoa egin behar dut hemen. Zalantza handiak izan ditut nola eman “falsehood” euskaraz.
Kontzeptu garrantzitsua da Saulen lan honetan, eta ez da erraza izan horren ordezko egoki-egokirik
aurkitzea euskaraz. “Faltsutasun”ek ez du ondo jasotzen hemen esan nahi dena —gehiago da Saulek noiz
edo noiz erabiltzen duen “falsity”ren ordezko—. “Faltsukeria” zuzenagoa iruditu zait, eta horrelaxe erabili
dut, nahiz eta jabetzen naizen euskarazko atzizkiak gehitzen diola halako kutsu negatiboa hitzari,
emantzat joaz gaitzesgarria dela faltsua den hori. “Faltsukeria” diodanean, izan gogoan, beraz, faltsua den
horri soilik egin nahi diodala erreferentzia, kutsu negatiborik gabe, keriak keria.

gogoa
(aurrena online)
2025-12-10



gaitzesgarria edo lotsagarria den zerbait estaltzeko erabiltzen den hostoaz ari dira, eta, liburu
honetan, arrazismoa edo faltsukeria estaltzeko erabiltzen diren hizkuntza-bitartekoei egiten
diete erreferentzia. Metaforak metafora eta irudiak irudi, diskurtso politikoetan arrazakeria eta
faltsukeria ezkutatzeko erabiltzen diren baliabide erretoriko eta linguistikoak aztertzen ditu
Saulek lan honetan. Hizkuntzaren filosofia sozial eta politikoa, zerbait bada.

Kezka oso zehatz eta egiazko bati erantzun nahi dio lan honek. Saul kezkatua dago, ikusi duelako
gaur egun zenbait politikarik arrakasta eta ospea lortu duela, nahiz eta diskurtso arrazistak edo
informazio faltsuz beteak darabiltzan. Hori ez omen zatekeen gertatuko duela hamarkada
batzuk. Zerbait aldatu egin da, eta ez onerako. Saulek ez dio orain lehen baino arrazistagoak
garenik, edo munduko lider politikoak lehen baino arrazistagoak edo gezurtiagoak direnik;
dioena da lehen ezkutatu, gorde edo nolabait zuritu egin behar zirela joera arrazistak eta
gezurrak, politikan arrakasta izan nahi bazen. Azken urteetan, ordea, nabarmen arrazista diren
diskurtsoak entzuten ditugu, edo ageriki faltsuak diren informazioa zabaltzen dutenak, eta, hala
eta guztiz ere, hori ez omen zaie oztopo izan politikan buru ari diren zenbaiti, bidean aurrera
egiteko (eta nola). Oso arriskutsutzat du aldaketa hori Saulek eta, lan honetan, aztertu egiten du
zergatik gertatu den, nola, noiz eta zein ondoriorekin, eta zer aterabide izan dezakeen egoera
makur honek.

Ondo idatzitako liburua da, ondo josia, egitura argikoa, hizkuntza tekniko zehatza baliatuz idatzia
baina ulertzen erraza, eta alferrikako korapilorik gabea. Adibidez betea dago, eta horrek asko
laguntzen du gaia kokatzen, zertaz ari garen ulertzen. Saul oso argia da bere abiapuntuko kezka
azaltzen, eta zehatz aurkezten ditu hipotesiak; sendo josten ditu argudioak eta datuak hipotesi
horiek aztertu eta gaia jorratzean.

Lan honen indargune handiena izango da, seguru asko, gaur egungo auzi sozial eta politiko bati
heltzen diola, baina, aldi berean, hizkuntzaren analisian aditu den baten begitik idatzia dagoela,
eta horrenbestez zorrotz eta fin aztertzen dituela auzi horiek, diskurtsoaren eta oro har
hizkuntzaren azterketa filosofiko ondo funtsatuaren gainean. Horrek kontrara ere eragiten dio,
ordea. Esango nuke Saulek bi analisi maila batu nahi dituela: maila teoriko-akademikoago bat
eta maila sozial-militanteago bat (ez du alferrik liburua amaitzen arrazismoaren aurka nola egin
beharko genukeen azalduz). Irudipena daukat, liburua gogo batekin edo bestearekin irakurri,
motz samar geratuko zaiola irakurleren bati: diskurtso-analisian sakondu nahi duenarentzat,
eztabaida eta auzi batzuk azaletik, arinegi aukeran, daude landuak; aldiz, arrazismoaren aurkako
borrokan bide-orritzat hartu nahi lukeenak, erantzun irmo edo praktikoagoak emango ditu
faltan ziurrenik. Ez dut uste benetan ahulgune zaionik hori liburuari: erdibideko lana izan nahi
du, eta hori ondo egiten du. Hurrengo orrietan saiatuko naiz, halere, Saulek arin samar edo
pasaeran aipatzen dituen zenbait punturi polikiago heltzen.

Saulen kezka oso zehatza da, eta oso kokatua: Ameriketako Estatu Batuetako politikan zerbait
aldatu da, eta horrek larritzen du. Bereziki, 2016ko hauteskunde-kanpainaz geroztikoek larritzen



dute, Trumpen lehenengo agintaldikoek alegia.® Ez zen espero izatekoa Trumpek irabaztea,
ikusitakoak ikusita eta entzundakoak entzunda, eta, halere, Trumpek irabazi egin zuen. Urte
horietakoak dira aztertzen dituen adibide gehienak. Ez denak: badaude lehenagokoak ere
(Obamaren agintaldikoak, adibidez, baina baita Clinton, Bush eta Kennedyren garaikoak ere) eta
badaude beste inongo politikari batzuenak ere (Ingalaterrakoak, nagusiki; Brexit garaikoak batez
ere, Boris Johnsonenak gehienak). Alde horretatik, bai adibideak eta bai analisiak urruti
samarrekoak egingo zaizkigu akaso batzuetan. Ezagunak zaizkigu pertsonaiak, gertaerak ere bai
gehienetan, eta diskurtso batzuk entzunak ere izango ditugu askotan. Baina diskurtsoaren
atzeko aldea da askotan arrotzago egingo zaiguna: AEBko egoera soziala eta politikoa ez da
gurearen berdina; ez gauza batzuetan behintzat, eta ez, bereziki, arrazismoaz ari garela. Saulek
azaltzen dituenak berean kokatuta ulertu behar ditugu, beraz. Hala eta guztiz ere, esango nuke
ez dela zaila hemen kontatzen direnei parekoak aurkitzea gurean (edo gure ingurukoetan), eta
nahi baino gehiagotan etorriko zaigula burura gertuko adibideren bat Saulek Trumpez edo Boris
Johnsonez esaten dituenak irakurtzean. Saiatuko naiz horiek ere hona ekartzen.

Liburua bitan dago zatitua. Badu sarrera bat, hasteko, eta bi atal nagusi datoz ondotik.
Lehenengo atala arrazismoari dagokio: atarikoak azaltzen dizkigu aurrena, gero txakur-txilibitu
arrazistak aztertzen ditu, eta pikondo-hosto arrazistak hurrena. Bigarren atalean,
faltsukeriarenak jorratzen ditu Saulek: informazio faltsuaren hedapena areagotu egin dela
azaltzen digu, hasteko; gero, txakur-txilibituen, pikondo-hostoen eta faltsukeriaren arteko
harremana aztertzen du; jarraian, ukagarriak ez diren faltsukeria agerikoak hartzen ditu hizpide;
eta, amaitzeko, txakur-txilibituek eta pikondo-hostoek arrazismoaren eta ageriko faltsukeriaren
aurkako borrokaz zer duten irakasteko azaltzen digu. Hitzatze labur-labur batekin amaitzen da
liburua.

Egitura argia du lanak, baina, bistan denez, errepikatu egiten dira auziak eta kontzeptuak atal
batean eta bestean. Atalen arteko lotura oso nabarmena da, eta adibideak ere askotan
errepikatzen ditu han eta hemen. Gaika helduko diot nik edukiari, baina saiatuko naiz liburuaren
egiturari ahalik eta gertuenetik jarraitzen, argiago gerta dadin.

1. Arrazakeria

Liburu honek esaten dituenak gaur egungo gizarte eta garaiari buruz esaten ditu. Azken
urteetan, bereziki AEBn baina, oro har, mundu zabalean, gertatu den aldaketa bati buruz ari da
Saul hemen. Hori egiteko, alegia gauzak nola aldatu diren erakusteko, ezinbestean, iragandako
denboretan gauzak zertan ziren desberdin aipatzen digu. Baieztapen orokorrak egiten ditu,
baina ez da orokorkerietan erortzen. Arrazismoaren mailan izan den aldaketa batez ari da, baina
ez dio, orokorrean, lehen baino arrazistagoak garenik. Alderantziz: AEBn historia arrazista luzea
dute (eta non ez), ez da inolaz ere kontu berria. Esaten duena zerbait zehatzagoa da: joan den

3 Liburu hau 2024an argitaratu zen eta, beraz, Trumpen bigarren agintaldia baino lehenagokoa da. Oso
kontuan izatekoa da hori, Saulek kontu batzuei buruz idaztean zuena baino informazio gehiago baitaukagu
guk horiek irakurtzean.



mendean bazirudien sentimendu arrazistak zokoratzen ari zirela, edo joera hori zegoela. Hau da,
arrazakeria bera baino gehiago, sentimendu arrazistak agerian erakusteko joera ari ziren,
pixkana, ezkutura bidaltzen, zokora gordetzen. Arrazista izan edo ez, ez zegoen ondo ikusia hori
erakustea, nolabait esateko. Eta, garrantzitsua dena, espero izatekoa zen joera horrek eutsiko
ziola, eta gero eta zokorago utziko zirela sentimendu arrazistak, gero eta gaitzesgarriagotzat
joko zela nork bere burua arrazistatzat erakustea. Espero izatekoa zen eta hala espero omen
zuten adituek ere.

Baina ez da horrela gertatu. lzan ere, urteak igaro, eta hara non agertu zen Trump AEBko
lehendakarigai. Hauteskunde-kanpainan egin zuen diskurtso baten zati bat ekartzen digu Saulek,
eta behin baino gehiagotan aztertuko du gero adibide bera. Honela esan zuen Trumpek:

Mexikok bere jendea bidaltzen duenean, ez dituzte onenak bidaltzen. Ez zaituzte zu bidaltzen. Ez
zaituzte zu bidaltzen. Arazo asko dituen jendea bidaltzen dute, eta eurekin dakartzate beren
arazoak. Drogak dakartzate. Krimena dakarte. Bortxatzaileak dira. Eta batzuk, diot nik, jende ona
dira. (Philips 2017). (17-18 or.)*

Musulmanei buruz ere pareko adierazpenak egin zituen Trumpek kanpainan. Saulek dio,
iragandako hamarkadetako joera ikusita, espero izatekoa zela gisa horretako adierazpen
arrazistek Trumpen kanpaina zapuztea, eta hauteskundeak irabazteko aukerak kamustea. Ez zen
horrela gertatu, ondotxo dakigunez: estatubatuarrek Trump hautatu zuten lehendakari. Hori
nola izan den posible argitu nahi du Saulek, zer aldatu ote den hango gizartean azken urte
hauetan.

Hautagai politikoek beren diskurtsoetan adierazpen arrazistak egiten dituzte eta horrek ez die
hautagaitzarako bidea oztopatzen, nahiz eta inork ez lukeen onartuko lehendakari arrazista nahi
duenik, edo arrazista izatea onargarria denik lehendakari batentzat (tira, inor gutxik). Bi sorburu
ikusten dizkio Saulek lehen begiratuan kontraesankorra ere eman dezakeen planteamendu
horri. Batetik, arrazista izatea zer den oso gaizki ulertua daukagu, oro har, jende Zuriak.’
Bestetik, arrazismoaren zantzuak ezkutatzen iaioak dira zenbait politikari, eta horretarako
baliabide erretoriko jakinak baliatzen dituzte. Lehenengoarekin hasiko naiz.

AEBk arrazismo gordineko historia dauka. Behinola erabat onartua zegoen adierazpen esplizituki
arrazistak egitea, onartua eta orokortua —baita diskurtso politikoetan ere, ezker zein eskuin—.

4 [When Mexico sends its people, they’re not sending their best. They’re not sending you. They’re not
sending you. They’re sending people that have lots of problems, and they’re bringing those problems with
[them]. They’re bringing drugs. They’re bringing crime. They’re rapists. And some, | assume, are good
people. (Phillips 2017)]

5 Liburuaren lehen orrietan (xv-xvi or.), ohar tipografikoa egiten du Saulek: zalantza handiak izan dituela
“Zuri” eta “Beltz” letra xehez edo larriz idatzi behar ote zituen —bietarako joerak daudelako akademian,
eta bietarako arrazoirik ere ikusten omen duelako—. Larrien alde egiten du berak azkenean, eta hala
egingo dut nik ere hemen, ez bada letra xeheak erabili dituen testu bati aipua egiten ari natzaiola.



Hori aldatu egin zen 1950 eta 1960ko urteetan, Eskubide Zibilen Mugimenduari esker. Urte
horietatik aurrera, “Arraza Parekotasunaren araua” deritzotena hedatzen hasi zen:

Arraza Parekotasunaren araua: ez izan arrazista. (20 or.)®

Gero eta boto-emaile Zuri gehiago atxiki zitzaion arauari eta, une batetik aurrera, kopuru hori
nahikoa handia izan zen politikariek sinets zezaten komenigarria zela araua ez urratzen saiatzea.
Sinple jartzeko: gero eta biztanle gehiagok uste izan zuen ez zela onargarria arrazista izatea eta,
beraz, politikariek pentsatu zuten ez zitzaiela komeni adierazpen arrazistak egitea.

Arau hori oso zabaldua dago oraindik ere, eta gehientsuenek betetzen dute. Zein da, orduan,
arazoa? Araua oso orokorra eta lausoa dela, eta zirrikitu asko ireki zaizkiola. Saulen esanetan,
Zuri askok oso goian jartzen diote langa arrazismoari; nabarmenki, nahikoa tarte uzten diote,
uste izateko beraiek ez direla arrazistak, nahiz eta arraza-erresuminik (“racial resentment”)
baduten. Arrazismoaz oso ideia okerra dute Zuri gehienek, izatez: oso oker daude arrazista
izatea zertan datzan.

Jane Hillek (2008) “Arrazismoaren Teoria Zuri Herrikoi” (“White Folk Theory of Racism”)
deritzona baliatzen du hemen Saulek, auzia azaltzeko. Teoria horren arabera, batetik, arrazak
kontu biologikoa dira eta, beraz, Zuriak biologikoki hobeak direla uste izatean datza arrazista
izatea. Horrenbestez, kulturaren edo erlijioaren mailako gutxiespenak egiten dituena ez da
arrazistatzat hartzen, ez badu azalaren kolorea edo antzeko ezaugarriren bat aipatzen. Bestetik,
teoria honek dio pertsonak direla arrazistak, eta ez baieztapenak: alegia, norbaitek esan dezake
zerbait arrazista kutsua duena, baina akaso pertsona hori ez da, benetan, bere bihotz-barruetan,
arrazista. Beste bi puntu ere gehituko nizkioke teoria honi nik. Batetik, nahiko uste orokortua da
arrazista izatea arraza guztiak gutxiestea dela eta, beraz, arraza edo talde bakarra gaitzesten
duena ez dela arrazista (“Ez daukat ezer Beltzen kontra, ljitoak dira ikusi ezin ditudan bakarrak”).
Bestetik, pentsatu ohi da alderdi ideologiko batean aurrerakoi izateak erakusten duela pertsona
hori ezin dela diskriminatzailea izan inongo alderditan. Adibidez: sare sozialetan ikusi berri dut
israeldar bat esaten zentzugabea dela Israel estatu arrazista dela pentsatzea, izan ere, ezagun
da zein irekia den Israel gayen eskubideei dagokienez. Puntu gehiago ere gehi geniezazkioke
teoria herrikoi honi, seguru.

Arrazismoari horren langa garaia jartzen dionez, teoria honek gauza asko onartzen ditu norbait
ez dela arrazista erakusten duen ebidentziatzat. Seguru asko ezagun egingo zaigu Saulek hemen
darabilen adibidea: norbaitek lagun arrazializatuak izate hutsa sarri erabili ohi da norbait hori ez
dela arrazista defendatzeko. Berdin balio du honek, diot nik, bestelako diskriminazio-moduekin
ere: zenbat jende ez ote da gogoratzen bere lagun gay guztiez, homofobia eztabaida baten
erdian.

Teoria orokor eta lauso honen ondorio da, bistan denez, arrazistak gutxi eta bakanak direla.
Arrazistak jende mota oso jakina dira, gauza oso jakinak eta zehatzak esaten dituztenak, eta bai,

5 [Norm of Racial Equality: don’t be racist.)



gaitzesgarriak dira, deitoragarriak eta guztiz baztertzekoak. Irudi gogor horrek eman dezake
arrazista izatearen larritasuna azpimarratzen duela, baina kontrako ondorio makurra du:
arrazistak munstro arraro batzuk direla dirudi, eta nekez irudituko zaio inori bere lagunak,
bizilagunak, lankideak edo norbera gisa horretako izaki gaitzesgarria denik.

Arrazista izatea, ordea, ez da, inolaz ere, Teoria Zuri Herrikoi horrek dioena. Saulek azaltzen
digunez (26 or.), arrazismoaren teoria batek honakoak jaso behar ditu, gutxienez: banakoak
bakarrik ez, arrazista izan daitezke baita ere hitzak, erakundeak, legeak eta bestelakoak;
banakoak izan daitezke arrazistak munstro izan gabe ere; izan gaitezke arrazista, arrazak
biologikoki definiturik ulertzen ez baditugu ere; eta arrazismoa ez dagokie uste kontzienteei
soilik, arrazistak izan daitezke fenomeno ez horren kontzienteak edo jarrerak ere.

Teoria Zuri Herrikoia oker dago eta, halere, oso hedatua dago Zurien artean. Arrazoia sinplea da:
0so erosoa da Zuriontzat. Azken batean, gu eta gure ingurukoak ez garela arrazista gaitzesgarriak
sinestea ahalbidetzen digu.

Tira, ez dugu denok egiten hori, ez gara denok zaku berean sartzekoak gai honi dagokionez.
Liburuan zehar behin eta berriz baliatuko duen hiruko sailkapen bat egiten du hemen Saulek.
AEBko biztanlerian hiru talde orokor bereiz ditzakegula dio, bai orain arrazismoaz ari garela, bai
gero faltsukeriaz eta konspirazio-teoriez ariko garenean. Lehenengo taldekoak arauaren aurka
daudenak dira: arrazista esplizituak. Bigarren taldekoek araua onartzen dute, baina erraz
konbentzi daitezke horretaz gehiegi ez arduratzeko. Hirugarren taldekoak arauaren
defendatzaile irmoak dira: araua ulertu eta betetzen dute, eta gai dira arau-hausteak egoki
atzemateko. Hiru talde horietako biztanleak elkarri mokoka jartzea giltzarri izan omen da
arrazismoari diskurtso politikoetan bidea irekitzeko.

Saulek bigarren taldetzat hartzen duen horrek garrantzi berezia du aztertzen ari garen auzian.
Izan ere, arrazista izan nahi ez, baina horren alde indar handiegirik egiteko prest ez dagoen jende
hori da, hain zuzen, diskurtso arrazista-baina-disimulatu horren bidez limurtu nahi dutena. Eta
hori lortzeko, baliabide erretoriko zenbaitetan datza gakoa. Hori da Saulek diskurtso-arrazisten
gorakadari ikusten dion bigarren sorburua, eta horri helduko diot jarraian.

2. Txakur-txilibitu arrazistak

Liburuaren puntu batean (21 or.) aipatzen du Saulek, akaso, arauak ez ote duen agintzen ez
zaitzatela arrazistatzat har, eta ez ez zaitezela arrazista izan. Asmatzen duela uste dut, nahiz eta
ez duen puntu hori garatzen. Izan ere, arrazismoa gehiago edo gutxiago inporta, denok dakigu
gaizki ikusia dagoela “arrazista ematea”. Adibidez, denok dakigu ezin ditugula zenbait hitz
erabili:’ ingelesez ezin da “nigger” esan, euskaraz dagoeneko jakingo ahal dugu ez genukeela
“hezurbeltz” esan behar, eta horrela. Ez da arau txarra, baina ondorio txar bat baduela iruditzen

7 Ingelesez “slur” esaten zaie: “[Slur deritzona) gorroto-diskurtso mota bat da; horren helburua banakoak
mintzea da, talde bateko kide izate hutsagatik” (Popa-Wyatt 2020). [Slurring is a type of hate speech
meant to harm individuals simply because of their group membership.]



zait: eman dezake hitz batzuk direla gaitzesgarriak eta, horiek erabiltzen ez badira, salbu garela.
Adibidez. Lagun bat lau urteko semearekin zihoan kalean, eta gizonezko batek katean zeraman
txakurrarekin jolasean gelditu zen semea. Gizonak, hizketa txikian, lagunari zera esan zion:
“Pozik ibiltzen da haurrekin jolasean. Atzo bertan, horrelakoxe beste batekin ibili zen puska
batean, biak kontentu”. Lagunaren semea Beltza da. Gizon hark bazekien ezin zuela “Beltz” esan
haren semeaz aritzeko; horren ordez, “horrelakoxe beste bat” esan zion. Seguru nago, bere
ustetan, arrazista ez izatea lortu zuela. Lortu zuena, niri galdetzen badidazu, kontrakoa da: argi
utzi zuen ume hark duen gauzarik nabarmenena, aipatu beharrik ere ez dagoena, beste batekin
alderatzean kontuan izango genukeen ezaugarri bakarra, beste baten “horrelakoxea” egiten
duena, bere azalaren kolorea dela. Zerbait arrazista esatea ez da, inolaz ere, hitz gaitzesgarri
batzuk erabiltzea (soilik). Ikuskera horri “arrazismo daltoniko” esaten zaiola azaltzen digu Saulek,
Bonilla-Silva (2002)ri jarraiki.

Azken urteetan politikariek diskurtso arrazistak egiten dituztela diogunean, ez dugu esan nahi
slur direlakoak erabiltzen dituztenik. Beste zerbait da, zerbait sofistikatuagoa: sotilagoak diren
hizkuntza-baliabideak erabiltzen dituzte mezu arrazistak hedatzeko entzule (eta, bereziki, boto-
emaile) dituztenei. Hasteko, txakur-txilibituak erabiltzen dituzte. Horien bidez, entzuleen arraza-
erresuminak piztea lortzen dute, baina nabarmenegi izan gabe. Zehatzago esateko: Arraza
Parekotasunaren Araua urratu dela ezkutatzeko balio dute. Bi modutara egiten dute hori, bitan
bereizten baititu txilibituak Saulek.

- Kode irekiko txakur-txilibituak. Arraza Parekotasunaren Arauaren kontra dauden taldekoekin
komunikatzeko erabiltzen dira, alegia mezu arrazista bat gustura jasoko duten haiekin. Irekiak
dira, espero baita talde horretakoek esplizituki ulertuko dutela komunikatu nahi zaiena. Taldetik
kanpo daudenek ez dituzte ulertuko, ordea —horregatik dira kode—. Adibidez, supremazista
Zuriek Thorren mailua aipatzen omen dute, indar ariarrari erreferentzia egin nahi diotenean.
Kode hauek ondo ezagunak izan ohi dira taldekoen artean, baina badute abantaila bat oso
handia: kargu hartuz gero, erabili duenak esan dezake gaizki ulertu zaiola esan duena, ez zuela
inolako koderik erabili nahi —ukagarriak (“deniable”) dira—.

- Ezkutuko eragina duten txakur-txilibituak. Entzuleak ohartu gabe, haiengan jokaera jakin
batzuk piztea helburu duten txilibituak dira —araua urratzen duten jokaerak, zehazki—. Arraza-
erresuminak piztea dute helburu, oro har. Adibidez, Saulek dio AEBn joera nabarmena dagoela
“barrualdeko hirigune” (“inner city”) esatekoa eta, horrekin, entzuleek, kontziente izan gabe
ere, ulertzen omen dute biztanleria Beltzari egiten ari zaiola erreferentzia hiztuna.

Hizkuntza-baliabideak dira hemen Sauli gehien interesatzen zaizkionak, eta horietan jartzen du
arreta liburuan. Halere, azaltzen digu hizkuntzaz bestelako bitarteko batzuekin ere egiten direla
txilibituak, politikan oro har eta ideia arrazistak zabaltzeko zehazki. Esate baterako: Hitlerren
otordu gogokoena arrautza-opiltxoak eta entsalada omen zen, eta Austrian ohiko bihurtu omen
da egun jakin batzuetan otordu horixe eskaintzea zenbait tabernatan, eta bazkaltiarrek otordu
horren argazkiak zabaltzea sarean. Irudi horrek kode irekiko txakur-txilibitu gisara funtzionatzen
du neonazientzat —ez baitute denek ulertuko, baina dakienak badaki—.



Txilibituen funtsezko alderdi bat da, zenbait jendek nahi gabe, jabetu gabe alegia, erabiltzen
dituela. lkusi duzu akaso lagun bat arrautza-opilen eta entsaladaren argazkia jartzen sare
sozialetan eta gauza bera egin duzu zuk, ondo jakin gabe zergatik ari den jendea hori egiten edo
zer esanahi duen otordu horren argazkiak batzuentzat. Nahi gabeko erabilera horiek oso
arriskutsuak dira. Hasteko, txilibituak berariaz darabiltzanak beti izango duelako horrela aukera,
bere burua zuritu nahi badu, esateko bera ere nahi gabe ari zela, ez zuela txilibituaren mezu
ezkutua ezagutzen. Bestalde, arriskutsuak dira nahi gabeko erabilera horien erruz zenbait auzi
eta gairen eztabaidak txilibitu arrazistaz bete direlako, eta nekez albora ditzakegulako
honezkero: gastu publikoaren auzia aipatzen du Saulek adibidetzat.

Txakur-txilibituak baliabide oso eraginkorrak dira ideia arrazistak hedatzeko, kontzienteki edo
nahi gabe, modu irekian ala ezkutuko eraginez. Ez dira, ordea, politikarien diskurtsoetan
aurkituko ditugun baliabide bakarrak.

3. Pikondo-hosto arrazistak

Trumpi bozka eman zioten askok pentsatu zuten Trumpi babesa ematea ez zela arrazista bati
babesa ematea. Nola edo hala, moldatu ziren uste izateko hark esandakoek ez zutela Arraza
Parekotasunaren Araua urratzen. Trumpek pikondo-hostoak erabili zituen bere diskurtsoetan
hori lortzeko.

R esaldiari eta A entzuleriari dagokien F pikondo-hosto arrazial bat hizketa-zati bat da, eragozten
duena Ak zuzenki ondorioztatzea (a) R (hizketa-zatia) arrazista dela, edo (b) Rk erakusten duela
R esaldia egin duen pertsona arrazista dela. (90 or.)®

Sinple jartzeko: diskurtso (zati) bat arrazista dela ezkutatzeko erabiltzen diren hizkuntza-
baliabideak dira. Lotsagarri dena estaltzeko balio duten hostoen irudiari tiraka, diskurtsoaren
arrazismo gaitzesgarria estaltzen dute baliabide hauek. Berriz ere, bereizi ditugun hiru taldeen
artean erdikoari zuzentzen zaizkio: arrazista izan nahi ez baina horretan indar handiegirik jartzen
ez duten haiei. Bi modutara joka dezakete: sinkronikoki, ageri diren esaldiaren arrazismo-kutsua
estaltzeko; edo diakronikoki, iraganean egindako diskurtso arrazista bat estaltzeko —iragandako
diskurtso hura arrazistatzat kritikatua izan ondoren, normalean—.

Era askotako adibideak jartzen ditu Saulek. Batzuk oso gertuko egingo zaizkigu: “arrazismoaren
ukatze” esaten diona, adibidez. “Ez naiz arrazista, baina R” esatean datza, funtsean. Saulek dio,
eta oso ados nago, esaldi bat “Ez naiz arrazista, baina...” hasten bada, seguru asko ondotik
datorrena ageriki arrazista izango dela. Hemen ere oso zabaldua dagoen esapidea da; izatez,
Gipuzkoako herri batean pankarta jarri omen zuten: “Esaten baduzu ‘ez naiz arrazista, baina...’,
arrazista zara”. Halaber, hosto diakroniko ohikotzat aipatzen digu lehen txilibitutzat ere aipatu
duen bat: arrazistatzat kritikatu duten norbaitek maiz erantzungo du “Nola baina! Nire lagun

8 [A racial figleaf F for an audience A and utterance R is a bit of speech which blocks A from correctly
concluding that either (a) R (the bit of speech) is racist; or (b) R indicates that the person who uttered R is
racist.]



asko Beltzak dira”. Trumpek askotan erantzun omen die horrela arrazismo-salaketei. Beste bide
bat, berdin orokorra, izan omen daiteke bat txantxetan ari zela argudiatzea.

Atalaren amaieran, “giza pikondo-hosto” deritzona azaltzen digu Saulek: beste norbaitek egin
izan balu arrazista emango zukeen esaldi bat egin, eta horren arrazismo-kutsua estaltzen duen
pertsona da. Alegia, hauteskundeetako mitinean mahaira esertzen den pertsona arrazializatua,
edo Espainian ezagun egin zen “VOXeko Beltza”, kasu. Arrazakeriarekin ez eta feminismoarekin
lotura duen kasu bat izan berri da Espainiako politikan duela oso gutxi. Abortuari buruzko
eztabaida betean, eta abortu-eskubidearen aurka jokatu izana egotzi zaionean, honela
defendatu du Madrilgo presidente Isabel Diaz Ayusok bere burua: “Azalduko dizut emakumea
naizela, emakume librea naizela, beti izan naizela, bi haur bi haurren galera sufritu dudala,
tamalez bi aldiz sufritu dut abortuaren drama, badakit zer den”.° Alegia, Ayusori aurpegiratu
zaionean abortuari buruzko bere postura ez dela onartzekoa, erantzuna izan da bera emakumea
dela, abortua bere hezurretan sufritu duela eta, beraz, ezin egotzi zaiola berari halakorik. Giza
pikondotzat du Ayusok bere burua, bistan denez.

Saulek zerrenda honetan aipatzen duen beste baliabide bat zehar-estiloa da, alegia esan nahi
duguna beste norbaiten hitzetan jartzea. Zerbait arrazista zuzenean esan ordez, esatea “Jendeak
dio R”, edo “Batzuek pentsatzen dute R”. Horrela, esan nahi dena mahai gainean jartzen da,
baina horrekiko ardurarik hartu beharrik gabe. Estrategia honi bidea asko zabaldu diote sare
sozialek: birtxioek, aipamenek eta “atsegin dut” direlakoek norbaitek esandakoak hedatzen
dituzte, baina oso argi utzi gabe zer ardura duen horiekiko zabaldu dituenak —birtxiokatu,
aipatu edo atsegingo baitzituen, baina esan, ez ditu esan—. Hizkuntzaren analisian gai beroa da
hori: komunikazioa hiztunaren konpromisoan oinarrituta azaldu nahi dugunean, sare
sozialetako eta, oro har, online komunikazioko diskurtsoak labainkor eta sailkatzen zailak dira.
Azterketa-ildo oso interesgarriak zabaldu dira honen bidetik (ikus, esaterako, Marsili 2021a).

Saulek dezenteko zerrenda egiten du pikondo-hostoena. Adibideak ere askotarikoak erabiltzen
ditu, eta horrek asko laguntzen du auzia kokatzen. Alabaina, askotariko izate horrek nolabait
kontzeptua lausotu ere egiten duelakoan nago: hostotzat azaldu dizkigun kasu batzuk
zalantzagarri egiten zaizkit niri. Bere definizioaren arabera, hasieran, badirudi pikondo-hostoak

’

esapideak edo hizketa-zatiak direla —“Ez naiz arrazista, baina...”, esaterako—. Zerrendan
aurrera egin ahala gehitzen dituen batzuk, ordea, ez dira esapide. Zehar-estiloan aritzea,
adibidez. Esan genezake “Beste batek esana da”, “Batzuek uste dute” eta horrelakoak direla
kasu honetan pikondo-hostoak, baina, esango nuke, batetik, orduan zerrenda amaigabea eta
oso orokorra onartu beharko genukeela, eta, bestetik, zehar-estiloaren kasuan ez dela
garrantzitsua zein esapide baliatzen duen hiztunak zeharka ari dela erakusteko. Inporta duena
diskurtso-modua da, ez hori erakusteko erabili duen esapidea. Alde horretatik, esango nuke
aurrekoen desberdin samarra dela, eta ez zaiola ondo egokitzen Saulen definizioari. Edo, nola

esan, Saulen definizioak zehatza izan nahi duela baina definizio horren barruan sartu nahi dituen

9 [“Le voy a explicar que soy mujer, que soy una mujer libre, y que lo he sido toda mi vida, que he sufrido
dos bebés la pérdida de dos bebés, he sufrido dos veces por desgracia el drama del aborto, sé lo que es.]
Hemen ikus daiteke hitzartze osoa: https://www.youtube.com/watch?v=cE5MusvDPGc




kasuak askotarikoak direla, eta azkenean pikondo-hostoez ematen digun hurbilpena nahi
zukeena baino lausoagoa eta labainkorragoa dela.

Zerrendak zerrenda, atal honetan oso argigarri egiten dena Saulek hostoen arriskuari buruz
esaten duena da. Sinple jartzeko, esaten du hostoek laguntzen dutela elkarrizketa batean
onargarri dena pixkana aldatzen. Elkarrizketak, Griceri tiraka (1967/1989), ekintza
kooperatiboak dira, eta elkar ulertzeko saiakeran zenbait informazio onartu, moldatu eta
egokitu egiten dugu. Egokitzen dugun horretan asuntzio arrazistak sartzen laguntzen dute
pikondo-hostoek; izan ere, esaldi arrazista esplizituak nekez onartuko dira onargarri denaren
baitan, eta ezin molda daitezke erraz, ezin egokitu daitezke onargarri denera. Pikondo-
hostoaren azpian ezkutatuta errazago egiten dute bide hori, horra hor gakoa. Baliabide hauek
errepikatzearen errepikatzez, ohitu egiten omen gara, normalizatu egiten omen ditugu zenbait
ideia eta asuntzio, eta, horrela, behinola harrigarri zitzaigunak arrunt emango du laster.

Erdibideko, erdi-ezkutuko, diskurtso arrazista hauek beste ondorio bat ere badute. Arrazistatzat
salatzen direnean, kartsuki kexatzea da ohiko erreakzioa: esatea diskurtso horretan arrazismorik
ikusi duena sentiberegia dela. Bidenabar, horren bidez Zurien biktimizazioa indartzen omen dute
—ezkertiarrak Zurien kontra ari direlako ustea, kritikatzekorik ez dagoen horretan ere aitzakia
bila—. Horrek, esan beharrik ez dago, arrazismoa eta arraza-erresuminak areagotzen ditu. Puntu
honetan, beste askotan bezala, feminismoarekin paralelismoa nabarmena da, nire ustez: gure
gizartean ere hedatzen ari da feministak gizonen aurka ari direlako ideia, benetako biktimak
gizonak direlako susmoa, feminista sentiberegien irudia.

Arrazismoarenak erabat alboratu gabe, faltsukeriaren auzia aztertzen du Saulek liburuaren
bigarren erdian.

4. Pikondo-hostoak eta txakur-txilibituak faltsukeria zabaltzeko

Gure garaiko gizarteaz ari garela, ohiko-edo bihurtu da egia-osteaz hitz egitea. Saulek dio
goiburu horrek ez duela mesederik egiten: ematen baitu egiarik ez dagoen garaia dela gurea,
eta hori okerra da.’® Dena den, arrazakeriarekin egin duen gisan, hemen ere onartzen du, aldatu,
aldatu dela zerbait: gure kultura politikoan ageriko faltsukeriak onarpen soziala irabazi du, eta
hori bada gure garaiari zor zaion zerbait berria, iraganean gauzak bestelakoak omen ziren eta.

Ez ditzagun gure buruak engaina: politikan egiak ez du inoiz leku nabarmenegia izan, eta
gezurrak ia onargarritzat (edo onartu beharrekotzat) ere ikusi izan dira. Halere, Saulen hitzetan,
joan diren garaiekin alderatuz gero, azkenaldian izan da aldaketa bat, eta oso arriskutsutzat eta
larritzat dauka. Trumpen aroarekin lotzen du aldaketa hau ere, eta adibide asko jartzen ditu:
argazkiek kontrakoa erakusten badute ere, nola Trumpek eta haren jarraitzaileek oraindik ere

10 Egia-ostearen kontzeptuaz gauza interesgarriak esaten ditu Saulek, baina ez naiz horretan sartuko
hemen, hariari eutsi nahi diot eta. Gai horretan sakontzeko, ikus, adibidez, Mcintyre 2018 edo Zubia
argitaratzeko.

10



defendatzen duten Trumpen irekiera-saioan jende gehiago izan zela Obamarenean baino;
COVID-19a adarjotzea zela esan zuten, edo musukoek oxigenoa murrizten zutela, edo lixiba
hartzea erremedioa izan zitekeela; edo Qanon konspirazio teoria, zenbait politikarik haurrak
bahitu eta haiekin erritu satanikoak egiten dituztela dioena. Adibide horiek, Saulen ustez,
badute zerbait desberdina aurrekoekin alderatuta: oso agerikoa da faltsuak direla eta, halere,
oztoporik gabe hedatu dira.

Gure garaian, faltsukeriei lotuta, aldatu den beste gauza nabarmen bat, Saulen iritziz, zera da:
konspirazio-teoriek gora egin dute (Qanon eta Covid konspirazioak ditu adibide hemen). Berriro
ere, arrazakeriarekin eta faltsukeriarekin egin duen gisan, argitzen du konspirazio-teoriak,
izatez, ez direla ezer berria (juduen aurkako konspirazioak edo Kennedyren hilketari buruzkoa
aipatzen ditu). Aldatu dena zerbait zehatzagoa da: nabarmenki sinesgaitz eta arriskutsu diren
konspirazio-teoriek paper handiagoa dute orain gure diskurtso politikoan. Gisa horretako
teoriak ez ziren lehen diskurtso politiko mainstreamaren parte; orain, bai. Erretorikak izan du
aldaketa horretan eraginik, eta hori nola den posible azaltzen du Saulek segidan.

Arrazakeria estaltzeko erabiltzen diren modu bertsuan erabiltzen dira hostoak eta txilibituak
faltsukeria estaltzeko. Helburua Egiatitasunaren Araua urratu dela ezkutatzea da. Arau horrek
honela dio: “izan egiati” (136 or.),*! eta oso onartua da, baina baita interpretazio askotara
irekiegia ere, “ez izan arrazista” arauarekin gertatzen zen bezalaxe. Honela laburtzen du Saulek
puntu hau:

Labur esanda, hau da panorama: hiztun bat nahikoa egiati izaten ari ez dela-eta kezkatu
daitezkeen horiek lasaitzeko balio dute pikondo-hostoek. Txakur-txilibituek, bereziki Kode
Irekikoek, konspirazio-teoriak hedatzeko balio duten mezuak kodetuta igortzea ahalbidetzen
dute. Bi horiek batera halako diskurtso-ingurunea eratzen lagundu dute, ageriko faltsukeriaz eta
nabarmenki ezinezko diren konspirazio-teoriez betea, eta ingurune horretan badirudi politikariek
ez dutela prezio handiegirik ordaintzen horrelakoak zabaltzeagatik. (135 or.)?

Arrazismoaren auziarekin alderatuta, faltsukeriarenak badu alderdi bat oso labainkor egiten
duena. lzan ere, inor gutxik onartuko luke ondo dagoela, egoera jakinetan, arrazista izatea.
Aitzitik, oso ohikoa da pentsatzea faltsukeria, oro har, txarra dela, baina onargarri dela egoera
jakinetan. Gezurra esatea onargarri da, adibidez, edukazioagatik, adeitsu izan nahi dugulako,
edo inor babesteagatik —hala onartuko genuke gehienok—. Horrek bidea irekitzen omen du,
komeni denean, zalantza sortzeko ea halako-edo-halako testuingurutan benetan horren txarra
den zerbait faltsua esan izana.

11 [The Norm of Truthfulness...: be truthful.]

12 [Briefly, the general picture will be this: figleaves serve to reassure those who may worry that a speaker
is not being sufficiently truthful. Dogwhistles, specifically Overt Code dogwhistles, allow the coded
transmission of messages that serve to spread conspiracy theories. Together these have contributed to a
discursive environment that is rich in blatant falsehoods and wildly implausible conspiracy theories, and
one in which politicians seem to pay little price for propagating these.]

11



Labainkortasun horri eragiten dio, baita ere, hizkuntzaren azterketa pragmatikoan auzi beroa
den beste honek: zer esan nahi du, zehazki, egia esateak, edo gezurra esateak? Galdera
inozentea eta erantzun sinplekoa eman dezake, baina ez da inolaz ere horrela. Hasteko: egia
esan egin behar da, ala berdin izan behar dute egiazko esan ez baina beste inola komunikatu
ditugun horiek (inplikaturek, esaterako)? Oso eztabaidagarria da ea egia den zerbait esan eta
horrekin faltsua den zerbait komunikatu duen hiztunak gezurra esan duen edo ez; edo, nahi
bada, ea hori egitea zerbait faltsua esatea bezain gaitzesgarria den. Ez dago adostasun
erabatekorik gaia jorratzen ari diren autoreen artean; izatez, Saul eta neroni ere ez gentozke
seguru asko bat puntu honetan (Saul 2012; Garmendia 2023, 2025). Honekin lotu-lotuta dagoen
beste alderdi bat zera da: faltsua den zerbait ezin dela esan onartuta ere, horrek esan nahi al du
ezin dugula faltsua dena galdetu, iradoki, agindu edo bestelakorik? Izan ere, galdera bat, izatez,
ezin da faltsua izan —beraz, eman dezake ez dela bere horretan (gezurra esatea bezain)
gaitzesgarria—. Itxi gabeko beste auzi bat hizkera iruzurtiaren pragmatikan (Marsili 2021b,
Stokke 2013).

Teoriaren mailako auzi abstraktu samarretara jauzi egin dugula eman dezake, baina horiek gure
gaian duten eragina nabarmena eta oso zuzena da. Izatez, Saulek dioenez, faltsukeria estaltzeko
erabiltzen den pikondo-hosto ohikoena galderak egitea da. Adibide gordina jartzen digu: 2000.
urtean, George W. Bushen aldeko kanpainaren baitan, bozka-inkestan jendeari galdetu omen
zioten “John McCainen alde bozkatzeko joera handiagoa ala txikiagoa izango zenuke... sasiko
ume beltz bat izan zuela jakingo bazenu?” (144 or.).}® Bozka-emaileen arrazismoa pizteko taktika
nabarmena da, baina, nola begiratzen diogun, esan, ez zuten ezer faltsurik esan.

Galderak egiteak bezalaxe balio dezakete pikondo-hostotzat zehar-estiloak, zerbait “jende askok
esana” dela baieztatzeak, hiztuna txantxetan ari zela esateak, edo antzezpen hutsa
(“performance”) zela defendatzeak. Bada bat zerrenda honetan gehitzen duena, harrigarri
samarra dena: zerbait faltsua esatea, baina segidan atzera egin eta esatea gaiaz ez dakigula ezer
askorik. Horrela jarrita arraro samar eman dezake, baina ingurura, eta atzera, begiratuz gero,
seguru asko ez zaizkigu horren arrotz egingo ezjakintasunari gorazarre egiten dioten politikarien
irudiak, politikari baldarraren figurak, hizketan trakets eta oinarri handirik gabe ari direnak.
Baldar eta trakets akaso, baina informazio faltsua hedatzeko baliagarri dira.

Txakur-txilibituek ere balio dute faltsukeria barreiatzeko, konspirazio-teoriei lotuta bereziki.
Qanon teoriazaleek, esaterako, barra-barra erabiltzen omen dituzte memeak eta siglak kode
gisara sare sozialetan: adibidez, WWG1WGAk esan nahi du “bat doan tokira goaz denok”
(“where we go one we go all”). Ez dira kodeak erabiltzen bakarrak: pizzaren eta azenarioaren
emojiak txertoen aurkako COVID konspirazio-teoriazaleen kode dira. Internet da
konspiratzaileen lurrik emankorrena.

13 [Would you be more or less likely to vote for John McCain . . . if you knew he had fathered an illegitimate
black child?]

12



Txilibitu eta hostoen bidez, bada, faltsukeria nabarmen eta agerikoz beteriko diskurtsoak ugaritu
dira politikan. Bereziki, konspirazio-teoriak hedatu dira. Giro horrek bidea ireki die, Saulen
esanetan, figura autoritario karismatikoei. Orain ikusiko dugu nola.

5. Ukagarriak ez diren faltsukeria agerikoak

Orain artekoetan, Saulek aztertu dituen hizkuntza-baliabideen ezaugarri garrantzitsua izan da
ukagarritasuna sortzen dutela: hiztunari aukera ematen diote atzera egin eta esateko ez zaiola
ondo ulertu esan nahi zuena, gogorregi ulertu zaiola, sentiberegi, edo serioegi, edo horrela.
Horretan zetzan baliabide horien abantaila nagusia, eta horregatik egin dute bidea diskurtso
politikoetan. Badaude, ordea, ukagarriak ez diren faltsukeriak ere: atzera-bueltarik ez dutenak,
ukatzeko modukoak ez direnak. Emango luke horiek ezin izan dezaketela lekurik diskurtso
politikoetan, baina argi esaten digu Saulek: begiratu Trumpi eta Johnsoni.

Hizkuntza manipulatzailearen, gezurren eta iruzurraren analisian asko aztertu diren bi kontzeptu
ekartzen ditu hemen Saulek: gezur lotsagabeak (“bald-faced lies”) eta hitzontzikeria (“bullshit”).
Gezurti lotsagabeak badaki entzuleek ez dutela esan duen faltsukeria sinetsiko (hain baita
agerikoa) eta, beraz, ezin esan dezakegu inor engainatzeko asmoa zuenik. Horrek auzi polita
sortu die gezurren pragmatikan ari direnei; izan ere, gezurren definizioaren bila, eztabaida sortu
da ea engainatzeko asmoa izatea baldintza beharrezkoa den. Gai interesgarria da eta zer esana
du pragmatikan giltzarri diren zenbait noziori buruz: hiztunaren konpromisoari, baieztapenen
definizioari, eta horrelakoei buruz. Saulek ez du puntu hau garatzen hemen eta pena da, baina
nahi duenak eskura dauzka horretan sakontzen duten lan asko (Carson 2006; Lackey 2013;
Mahon 2007; Meibauer 2011, 2014). Hitzontzia, aldiz, esaten duenaren egiarekiko inolako
ardurarik ez duen hiztun gisara aurkeztu zuen Frankfurtek (2005). Ideia honek ere hari oso
interesgarria irekitzen du gezurren eta iruzurraren azterketan: ikus, adibidez, Zubia (2025a,
2025b).

Gaur egungo zenbait figura politiko azaltzeko, Saulek dio hitzontzi lotsagabeen kategorian jarri
behar dugula begia: esaten dutena egia edo faltsua den ez diela inporta agerian uzten duten
haiek dira. Hiru adibidek balioko dute. Bat. Britainia Handiko lehen ministro izateko kanpaina
betean, Boris Johnsoni elkarrizketa egin zioten. Galdera: “Zer egiten duzu atseden hartzeko,
lasaitzeko?”. Erantzuna ikustekoa da.'® Johnson baldar hasten da, hau eta beste, eta esaten du
egurrezko kaxekin autobusak egitea gustatzen zaiola. Esaten duena (dio Saulek eta uste du jende
gehienak eta uste dut nik) faltsua da, eta Johnsoni ez zaio batere inporta egia edo faltsua den,
ezta hori agerikoa izatea ere. Bestea. Trumpek dio bere inaugurazio-ekitaldian egun ederra egin
zuela eta eguzki betea zegoela —argazkietan, ordea, ikusten da jendea aterkiekin eta euritako
jantziekin, eta eguraldi euritsu kaskarra—. Trumpi berdin-berdin dio esan duena egia edo faltsua
den, eta halaber dio berdin axolagabetasun hori agerikoa izateak. Saulek jartzen dituen bi
adibide horiei hirugarrena gehitu nahi diet: bizilagunek ere uzten dizkigute perla politak.
2025eko irailean, Madrilgo presidente Isabel Diaz Ayusok telebista espainolean esan zuen EAEko

14 https://www.youtube.com/watch?v=gLcCZjDoWTQ

13



lehendakari Imanol Pradalesek “Ayuso, entzun, pinpanpun” esan zuela bezperako mitinean.
Mitinaren bideoan argi entzun daiteke, ordea, Pradalesek “Ayuso, entzun, Euskadi euskaldun”
esan zuela. Ayusok esana nabarmen da faltsua, eta hori agerikoa eta erraz egiaztatzekoa da.
Berdin izan dio.

Nola ote da posible horren lotsagabeki eta axolagabeki ari diren politikariek jendearen babesa
jasotzea? Hemen Saulek puntu giltzarri bat seinalatzen duela iruditzen zait: politika zerbait
seriotzat ez, eta entretenimendurako show gisara hartzen ez ote duen jada jende askok. Mitinak,
telebistako eztabaidak, kanpaina garaiko diskurtsoak eta horrelakoak ez ote diren jada gehiago
erabiltzen jendearen leialtasuna lortzeko, suak pizteko, arerioak gutxiesteko... eta ez
horrenbeste egia esateko. Publikoak nola erantzuten duen ikusteak ere pentsarazten omen dio
politika entretenimendutzat daukatela: kirolaren parekotzat ia. Eta, ez ahaztu, dio Saulek:
Trump eta Johnson, biak, politikari gisara baino lehenago egin ziren ezagun animatzaile edo
artista gisara (ingelesez hitz egokiagoa dutela iruditzen zait: “entertainer”). Panorama horretan,
ulergarriago gerta daiteke nola den posible egiak garrantzi handirik ez izatea.

Figura politiko hauei berezko zaien beste gauza bat zera da: baldar edo ezjakin bezainbeste
diruditela kaltegabe. Izan ere, denok dakigu politikariek gezurrak esaten dizkigutela, eta
engainatu egin nahi gaituztela komeni gisan. Kontrara, gezurti lotsagabe hauek, sikiera, ez
gaituzte engainatu nahi beraien gezur kaskarrekin. Horrek azal dezake, agian, figura eta
diskurtso horien arrakasta azkenaldikoa.

Errealitatea oso bestelakoa da, ordea. Ageriko gezurrek ez dute kaltegabetik ezer. Alderantziz.
“Botere-gezur” (“power lies” edo “bully lies”) gisara erabiltzen dituzte buruzagi politikoek,
jarraitzaileen leialtasuna indartzeko (173 or.). Gainera, biztanle-taldeen arteko aldea are eta
handiagoa egiteko balio dute: sinesten duzu edo ez duzu sinesten, aldea dago. Gehiago: ez dira
errazak salatzen kazetarientzat. Azken batean, ageriko gezur hauek orokortu eta normaldu
ahala, jendeak gero eta konfiantza gutxiago du kazetari, zientzialari edo antzeko figuretan. Eta
eman dezake, azkenean, denak balio duela.

6. Arrazismoaren eta ageriko faltsukeriaren aurkako borroka

Eta horren guztiaren aurrean, zer? Egoerari aurre egiteko arrasto batzuk eman nahi ditu Saulek
liburua amaitzeko. Izan ere, egoera oso larria da: bitan banaturiko biztanleria ari dira bultzatzen,
lider faxistei horren erabilgarri izan zaiena han eta hemen, lehen eta beti (180 or.).

Hasteko eta behin, hizkuntza-baliabide jakinei aurre egiteko moduak garatu behar dira. Hori
egiteak berehalako garrantzia du Saulen ustetan, baina, hala ere, onartzen du ez dela lan erraza:
batetik, hori eginda ere asko legokeelako egiteko arrazismoari mugak jartzeko, eta, bestetik,
berehala sortuko liratekeelako hizkuntza-baliabide berriak. Ez dirudi oso bide itxaropentsua,
baldinbaitere. Dena den, ezer ez egitea okerragoa litzateke: hizkuntza arrazistari ezikusiarena
egitea are arriskutsuagoa litzateke. Arrazismo zantzudun diskurtsoak salatzen ez baditugu,
orokortu eta normaldu egiten dira, eta hori bai arriskutsua.

14



Ezkorra ematen du panoramak, baina Saulek dio, hala eta guztiz, eta Trumpen garaiak aldatu
duen guztiarekin ere, ez dirudiela, oraindik ere, denak balio duenik. Izatez, lider hauek pikondo-
hostoak eta txakur-txilibituak erabiltzeak berak erakusten du oraindik ere sentitzen dutela
arrazismoa disimulatzeko premiarik. Bada zerbait. Bestalde, borrokarako teknika gisara,
inokulazio-kanpainak proposatzen ditu Saulek: funtsean, jendea heztea eta trebatzea teknika
erretoriko manipulatzaileen bueltan. Ez da erraza izango eta ezta erabat eraginkorra ere, baina
badirudi, Saulen ustez, horixe izango dela bide bakarra.

15



Erreferentziak

Bonilla-Silva, Eduardo. 2002. “The Linguistics of Color Blind Racism: How to Talk Nasty about
Blacks without Sounding ‘Racist’”. Critical Sociology 28 (1-2): 41-64.

Carson, Thomas L. 2006. “The definition of lying”. Nods 40 (2): 284-306.

Frankfurt, Harry G. 2005. On Bullshit. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Garmendia, Joana. 2023. “Lies we don’t say: Figurative language, commitment, and deniability”.
Journal of Pragmatics 218: 183-194.

Garmendia, Joana. 2025. “Gezurra dirudi: hizkuntza figuratiboa, zeharkako gezurrak eta
hiztunaren  konpromisoa”.  Euskera  lkerketa  Aldizkaria 70 (1): 127-157.
https://doi.org/10.59866/eia.v1i70.292

Grice, H. Paul. 1967/1989. “Logic and conversation”. In P. Grice, Studies in the Way of Words.
Cambridge (MA): Harvard University Press, 22-40.

Hill, Jane H. 2008. The Everyday Language of White Racism. Malden, MA: Wiley-Blackwell.

Lackey, Jennifer. 2013. “Lies and Deception: An Unhappy Divorce”. Analysis 73 (2): 236-248.

Mahon, James E. 2007. “A Definition of Deceiving”. International Journal of Applied Philosophy
21 (2): 181-194.

Marsili, Neri. 2021a. “Retweeting: its linguistic and epistemic value”. Synthese 198: 10457—
10483. https://doi.org/10.1007/s11229-020-02731-y

Marsili, Neri. 2021b. “Lying, speech acts, and commitment”. Synthese 199: 3245-3269.

Mclntyre, Lee. 2018. Post-truth. Cambridge: The Mit Press.

Meibauer, Jorg. 2011. “On lying: intentionality, implicature, and imprecision”. Intercultural
Pragmatics 8 (2): 277-292.

Meibauer, Jorg. 2014. “A truth that’s told with bad intent: lying and implicit content”. Belgian
Journal of Linguistics 28: 97-118.

Phillips, Amber. 2017. ““They’re Rapists.’ President Trump’s Campaign Launch Speech Two Years
Later, Annotated”. Washington Post.

Popa-Wyatt, Mihaela. 2020. “Slurs, Pejoratives, and Hate Speech”. Obo in Philosophy. doi:
10.1093/0b0/9780195396577-0403

16



Saul, Jennifer M. 2012. Lying, Misleading, & What Is Said. Oxford: Oxford University Press.
Stokke, Andreas. 2013. “Lying and asserting”. Journal of Philosophy 110 (1): 33-60.
Zubia Landa, Irati. 2025a. “Why not everyone can afford to be a bullshitter: How epistemic

injustices also permeate bullshit”. The Philosophical Quarterly 75 (4): 1452-1473.
https://doi.org/10.1093/pa/pgaf020

Zubia Landa, lIrati. 2025b. “On bullshit and lies: For a responsibility-based approach”.
Intercultural Pragmatics 22 (3): 571-603. https://doi.org/10.1515/ip-2025-3006

Zubia Landa, Irati. Argitaratzeko. “Bullshit, post-truth and discursive responsibility: Mutual
lessons and implications”.

Joana Garmendia
ILCLI eta Euskal Hizkuntza eta Komunikazioa saila (EHU)

17



