
1

* Correspondencia a / Correspondence to:  Diego Zenobi. Universidad de Buenos Aires. Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de Ciencias Antropológicas. Boni-
facio 1347, CABA, Argentina – diego.zenobi@gmail.com – https://orcid.org/0000-0002-9652-8330.

Cómo citar / How to cite:  Zenobi, Diego (2025). «Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable». Papeles de Identidad. 
Contar la investigación de frontera, vol. 2025/2, heredada 16, 1-12. (https://doi.org/10.1387/pceic.27633).

Fecha de recepción: junio, 2025 / Fecha aceptación: julio, 2025.

ISSN 3045-5650  /  © UPV/EHU Press 2025

 � Esta obra está bajo una licencia  
Creative Commons Atribución 4.0 Internacional

Papeles de Identidad,  2025/2
https://doi.org/10.1387/pceic.27633

ISSN  3045-5650

Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos.  
Identidades en espejo y un deseo inconfesable

Civilising victims, making citizens.  
Mirrored identities and an unspeakable desire

Diego Zenobi* 
Universidad de Buenos Aires y CONICET (Argentina)

Palabras clave

Identidad 
Víctimas 
Punitivismo 
Resistencia 
Memoria

Keywords

Identity 
Victims 
Punitivism 
Resistance 
Memory

RESUMEN: Como sujeto arquetípico de nuestras sociedades actuales, la víctima ha surgido 
en tanto reflejo espejado del ciudadano. Su protagonismo en el mundo contemporáneo ge-
nera controversias. Unos miran con desconfianza la ubicuidad del «paradigma victimista» y 
el «giro punitivo» concomitante, otros enaltecen a las víctimas como agentes de «resisten-
cia» y «memoria» destacando su politización. Estas miradas, que denuncian y prescriben, re-
saltan el carácter emocional de la identidad de víctima y la transformación del sufrimiento 
en acción política. Entre ellas hay un punto de encuentro que se apoya sobre un deseo in-
confesable: la aspiración a que las víctimas se transformen en ciudadanos, como parte de 
una particular sucesión evolutiva. El camino hacia la política dejaría atrás a las emociones 
para acercarlas a la racionalidad civilizatoria; la politización superaría la vía de los sentimien-
tos como modo de expresión pública. Basándome en diversas investigaciones empíricas, 
propongo que lejos de ser un simple combustible emocional, las formas que asume el sufri-
miento son, desde el punto de vista de las víctimas, conflictivas; asimismo indago en la forma 
en que se representan la politización de sus demandas, ya no como una cuestión inevitable y 
deseable sino como un peligro contaminante a ser evitado.

ABSTRACT: As an archetypal subject of our current societies, the victim has emerged as a 
mirror image of the citizen. The relevance of victims in the contemporary world generates 
controversy. Some are suspicious of the ubiquity of the «victimhood paradigm» and the con-
comitant «punitive turn», while others praise them as agents of ‘resistance’ and «memory», 
emphasizing their politicization. These views, which denounce and prescribe, highlight the 
emotional character of the victim identity and the transformation of suffering into political 
action. There is a meeting point between them that is based on an unspeakable desire: the 
aspiration for victims to become citizens, as part of a particular evolutionary succession. The 
path towards politics would leave emotions behind and bring them closer to civilizational 
rationality; politicization would go beyond the path of feelings as a mode of public expres-
sion. Drawing on empirical research, I propose here that far from being an emotional fuel, the 
forms that suffering assumes are, from the victims’ point of view, conflictive; I also explore 
the way in which they represent the politicization of their demands, no longer as an inevita-
ble and desirable issue but, instead, as a contaminating danger to be avoided.

mailto:diego.zenobi@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1387/pceic.20935
https://orcid.org/0000-0002-9652-8330


Diego Zenobi

2	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

1.	 ENTRE LA CELEBRACIÓN Y LA DESCONFIANZA

Hoy en día alcanza con tomar el teléfono móvil, conectarse a YouTube, conversar con alguien 
en la oficina o escuchar una conversación en el metro, para que las víctimas lleguen a noso-
tros: un robo violento, una catástrofe natural, un atentado terrorista, otro caso de violencia 
policial, víctimas de bullying, una mujer asesinada… Y en el mundo actual siguen proliferando 
nuevas víctimas, como en el caso de los animales redefinidos por el movimiento anti espe-
cista como personas no humanas, víctimas habituales del maltrato, la tortura y el asesinato.

Si bien «víctima» es un término que nos resulta de lo más familiar, el mismo comenzó a utili-
zarse recién en el siglo xix para designar a ciertos grupos sociales (Lamarre, 2021). Esa historia 
comienza con los usos religiosos y los rituales sacrificiales realizados tanto en la antigua Europa 
como en el Nuevo continente. A partir del siglo xviii el uso metafórico del término se populariza 
y comienzan a aparecer en la literatura referencias a las víctimas del amor romántico. Ya en-
trado el siglo xix, con el desarrollo de saberes como la estadística, el derecho, la psicología o la 
economía, comienzan a ser nombradas las víctimas de guerras, revoluciones y de catástrofes 
naturales y, más adelante, víctima adquiere el status de un cierto tipo de «identidad».

La configuración de la víctima como sujeto arquetípico de nuestras sociedades actuales ha 
surgido al calor de la oposición frente a otro arquetipo, el del ciudadano (Gatti, 2017). Como 
tipo ideal, la víctima nos remite a un sujeto que ha sufrido algún tipo de daño, que está go-
bernado por sus emociones —que pueden ir de la ira a la depresión y la pasividad—, que es 
dependiente de cuidados y atención y que se apoya en un discurso moralizante. Estas par-
ticularidades oponen aquel ideal al del ciudadano que es visto como un sujeto activo, au-
tónomo, que está racionalmente orientado y que defiende sus derechos apoyándose en la 
acción política. Sin embargo, la cuestión no es tan simple y las cosas se ponen interesantes 
cuando el mundo real nos enfrenta a víctimas que reclaman por sus derechos en tanto ciu-
dadanos y a ciudadanos que, habitantes de una sociedad del riesgo, se ven a sí mismos como 
potenciales víctimas (Gatti y Martínez, 2017). 

Es que frente a la identidad de la víctima ideal existen en el mundo actual víctimas de todo 
tipo, de carne y hueso, de los hechos más diversos: desde las grandes violencias históricas 
hasta los hechos de tránsito dejan víctimas. En diferentes momentos históricos y en diferen-
tes regiones del globo se han configurado espacios sociales en torno de víctimas de natura-
leza diferente. En regiones centrales tales como EE. UU. y algunos países de Europa, las vícti-
mas «emergieron» (Wieviorka, 2023) a partir de cuestiones tales como guerras e invasiones, 
el Holocausto, los dramas ambientales y sanitarios, la violencia de género o delictiva, aten-
tados terroristas, las migraciones y el refugio. En casos muy diferentes, agrupadas alrededor 
de una consigna común, esos grupos reclamantes han sido retratados como «nuevos movi-
mientos emocionales» (Walgrave y Verlhust, 2006). Esta relevancia en la escena pública ha 
generado numerosos debates. Abogados, psicólogos, cientistas sociales, filósofos, etc. de-
nunciaron la ubicuidad del «paradigma victimista» (Pitch, 2024) —llegando a condenar la 
«tiranía de las víctimas» (Garapon y Salas, 2007)— que propiciaría la privatización y morali-
zación del discurso público (Pitch, 2014). Esto fundamentaría el llamado «giro punitivo» pro-
movido por quienes, impulsados por sus emociones, ya no buscarían justicia sino venganza. 
El escenario latinoamericano muestra una historia algo diferente y algo parecida a esta.

En la década de 1980, los estudios y análisis sobre la transición democrática en América La-
tina compartían el supuesto acerca de que, como expresión de la sociedad civil, los movi-



Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable 

https://doi.org/10.1387/pceic.27633� 3

mientos sociales representaban el polo virtuoso de una relación en la que los estados, resa-
bios del pasado autoritario, eran una caja negra o, como mínimo, opaca. El movimiento de 
derechos humanos, con fuerte impulso en algunos países de la región, fue consagrado como 
el gran ejemplo ético y político por aquella literatura que destacaba la «politización del do-
lor». Con esa expresión se hacía referencia al proceso iniciado por víctimas del terrorismo 
de estado y por sus familiares quienes, al organizarse y movilizarse en demanda de justicia, 
pasaban «de la pasividad a la acción» e iniciaban «la salida de los lazos y sentimientos pri-
vados hacia la esfera pública» (Jelin 2007, p. 44), concretando un salto cualitativo que iba de 
lo «moral» hacia «lo político». Unas décadas después, hicieron su aparición otras identida-
des de víctimas vinculadas al delito urbano, de diversas catástrofes, atentados, de la violen-
cia de género y de la violencia ejercida en tiempos de democracia tanto desde el estado así 
como desde organizaciones delictivas armadas (narcotráfico, paramilitares, guerrillas). Luego 
del «giro emotivo» en filosofía, humanidades y ciencias sociales, grupos de víctimas surgidos 
en Brasil, Colombia, Chile, México, Uruguay o Argentina fueron tratados como «comunida-
des» ya sea «emocionales», «de dolor» o «morales» —apelando a un concepto ubicuo en las 
ciencias sociales, el de «comunidad» (de Marinis, Gatti e Irazuzta, 2010)—, de un modo que 
recuerda al de los «nuevos movimientos emocionales» nombrados arriba para el caso euro-
peo. En este contexto regional la presencia de las víctimas en la escena pública (Pita y Pere-
yra, 2020) fue valorada positivamente ya que, frente a aquellas violencias estatales (y de las 
otras), alentaría la resistencia, la democratización, el reconocimiento, la memoria, la digni-
dad, etc.

Punitivismo, apoliticidad, victimismo, emocionalidad, por un lado; resistencia, memoria, lu-
cha, dignidad, politización, por el otro, son términos que han resultado centrales en las dis-
cusiones públicas sobre la situación de las víctimas en el mundo actual. Aquellas preocupa-
ciones muestran una limitación de la lectura sobre la victimización en términos de lo penal, 
o en un sentido más amplio, de lo jurídico, o en un sentido más amplio aún, de las formas en 
que se busca «justicia». Una mirada limitante que se ha naturalizado entre quienes se preo-
cupan ora por apoyar a las víctimas en sus luchas y demandas de justicia, ora por condenar-
las por limar, justamente, las posibilidades de una justicia no contaminada por el «consenso 
compasivo» (Eliacheff y Soulez-Larivière, 2007). Aquellas miradas, opuestas sólo en aparien-
cia, comparten un deseo inconfesable: la aspiración de que las víctimas se transformen en 
ciudadanos, como parte de una particular sucesión evolutiva. El camino hacia «la política», 
les permitiría dejar atrás las emociones y la moralización para acercarse a la racionalidad ci-
vilizatoria. Cuando ellas se agrupan, organizan y movilizan, desde esas miradas se destaca su 
politización, politización que haría posible transformar «el dolor en lucha», enalteciéndolas.

La condena y la celebración de las que aquí intento tomar distancia son dos posturas que 
deben ser problematizadas y complejizadas. Las relaciones y vasos comunicantes que aquí 
trazo entre una y otra no son conexiones necesarias que se dan en el plano empírico; esto es, 
no todas las personas que alientan la «politización» de las víctimas están preocupadas por el 
llamado «punitivismo», ni viceversa. Sin embargo, creo que se trata de dos miradas difundi-
das en ámbitos académicos, militantes, entre los operadores estatales y profesionales que 
trabajan con víctimas o en cuestiones ligadas a ellas.

Aquí propongo retomar los grises, la porosidad, la ambigüedad y las tensiones que surgen de 
los estudios sobre los mundos sociales de las víctimas de hoy (Gatti, 2017) en relación a cues-
tiones como la emocionalidad y la politización. Un repaso sobre estas cuestiones permite ver 
que las emociones pueden tanto unir como tensionar a las víctimas y que las formas de cate-



Diego Zenobi

4	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

gorizar a las personas como emocionales, moderadas, racionales, etc., funcionan como mo-
dos de legitimación o de acusación entre ellas. Del mismo modo, la cuestión de la politización 
representa un desafío ya que mientras los análisis la consideran como una cuestión inevi-
table y hasta deseable, las víctimas la consideran como un peligro contaminante que debe 
ser evitado. La pregunta entonces es cómo lidiamos con el hiato epistemológico que surge 
entre nuestros modelos explicativos y las formas locales de entender estas cuestiones.

2.	 EL SINUOSO CAMINO DE LAS EMOCIONES

La mirada que destaca la relevancia de las emociones en la conformación de las identidades 
de las víctimas enfatiza en las consecuencias del daño, de la violencia, de la ruptura, del mal. 
Desde la perspectiva occidental, las emociones (ya sean el dolor, el amor, la ira o la alegría) se 
oponen al extrañamiento, a la alienación de la realidad (Lutz, 1986), esto es, conducen a ac-
tuar: su etimología nos remite a «poner en movimiento». En el caso de las víctimas, este po-
nerse en movimiento a partir de la desgracia sufrida puede incluir actividades muy diversas. 
Por ejemplo, la asistencia a servicios de cuidado psicosocial, grupos de autoayuda y partici-
pación en experiencias espirituales o religiosas (Peixoto, Borges y Dias de Siqueira, 2016; Te-
llo Weis, 2025), hasta la conformación de grupos y organizaciones de protesta. El supuesto de 
que el dolor contribuye a conformar agregados sociales entre quienes se han visto sometidos 
a situaciones de victimización atraviesa un amplio conjunto de investigaciones sobre el tema 
que no responden a una única orientación conceptual. Lo emocional aparece entonces como 
un vehículo para las relaciones sociales que dan vida a ciertas «comunidades morales» (Pita, 
2010) o «comunidades emocionales» (Jimeno, 2010). El sufrimiento parece equiparar las ex-
periencias más disímiles y colocar a cada uno al lado del otro codo a codo, juntos, a la par (Si-
queira y Víctora, 2017). Sin embargo, la cuestión no es tan simple ni directa. 

Lejos de ser un simple combustible que alimenta la acción, lo emocional también puede fun-
cionar como una barrera para la socialización. La frustración, la vergüenza y la necesidad de 
olvido pueden tomar protagonismo, como en el caso de comunidades que prefieren no re-
cordar sucesos trágicos que las atravesaron (Silva, 2004), hasta la situación de personas que se 
han visto devastadas como producto de experiencias de torturas persecución y exilio y prefie-
ren el silencio (Guglielmucci y Canelo, 2005). También resulta habitual escuchar relatos de las 
víctimas y de sus familiares que hablan de un «período de encierro» (Lacerda, 2015), de «abati-
miento», propios de los primeros tiempos luego del evento crítico. Según la versión de las pro-
pias personas, este período se expresa de diferentes maneras: en el aspecto físico (mala cara, 
ojeras), fisiológico (ausencia de hambre) y psicológico (falta de concentración) (ibid.). 

La relevancia otorgada a la «pasividad» típicamente asociada a la víctima como figura ideal 
también está relacionada con las explicaciones sobre la cuestión elaboradas en el campo de 
las disciplinas psicológicas. Según esa mirada, la identidad de víctima se cristaliza y las per-
sonas permanecen aferradas a ella puesto que, en el marco de la economía del inconsciente, 
encuentran un cierto «goce» o gratificaciones de diferente tipo (Fassin, 2023). Por este mo-
tivo la víctima suele ser entendida como un sujeto que carece de autonomía y que es ob-
jeto de cuidados y atenciones. En muchos casos, las intervenciones políticas, académicas, 
profesionales, tienen como objetivo contribuir a «empoderar» o «agenciar» a las víctimas. 
Entonces todo sucede como si la secuencia implicara victimizarse para desvictimizarse, re-



Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable 

https://doi.org/10.1387/pceic.27633� 5

conocerse y ser reconocido como víctima pero trabajar para dejar atrás esa condición (Ca-
sado-Neira y Martínez, 2016). Como ha señalado Barthe (2017) la paradoja de la víctima mo-
derna reside en esta tensión entre la autonomía y la pasividad.

Aquellas tensiones inherentes a la condición de víctima permiten entender que se trate 
de una condición muchas veces rechazada. Es conocido el caso de las trabajadoras sexua-
les que, tanto en Europa como en países de América Latina, se oponen a ser tratadas de ese 
modo, o el de las mujeres que sufren violencia de género que prefieren ser llamadas «sobre-
vivientes» o «supervivientes». Este fenómeno se repite en casos muy diferentes, como el de 
los ex integrantes de organizaciones armadas que, en diferentes partes del mundo, rechazan 
ser llamados víctimas y prefieren ser tratados como «combatientes». Mientras que en el caso 
de las mujeres aquel rechazo implica una oposición a la supuesta pasividad que viene de la 
mano del arquetipo de la víctima, en el caso de los ex-combatientes se trata de un rechazo a 
la falta de responsabilidad. Unas y otros quieren ser reconocidos por lo que hicieron y no por 
lo que no hicieron (Chaumont, 2023). También funcionarios, operadores judiciales y psicólo-
gos, se oponen a hablar de víctimas y optan en cambio por el término «damnificados».

Por otra parte, lejos de contribuir a la unidad, a generar compasión y empatía de un modo au-
tomático, las emociones expresadas por las víctimas de carne y hueso pueden ser el insumo 
perfecto para que surjan conflictos entre ellas y con sus adversarios. Pueden ser movilizadas 
para que se produzcan acusaciones a través de la cuales personas y colectivos sean tratados 
como «irracionales» y como «enceguecidos por el dolor». Así, lo afectivo puede ser movili-
zado a fin de cuestionar la validez y el sentido de lo que se está diciendo: los sentimientos de 
algunas víctimas les impedirían, según esas posturas, comprender los alcances reales de sus 
acciones. Esas formas de impugnación pueden articularse con los discursos sobre el duelo, 
la medicalización y las patologías psiquiátricas (Arosi, 2017). Esto es posible porque la consi-
deración occidental sobre las emociones implica un «poner en movimiento» pero también, a 
su vez, supone que lo emocional se opone al pensamiento, cuestión valorada positivamente 
sobre todo cuando se trata de escenarios políticos. En resumen, desde la mirada de quienes 
ven en la víctima un reflejo negativo del ciudadano, las víctimas de carne y hueso no pueden 
ver la realidad «tal cual es» ya que, si bien lo emocional predispone a la acción, es cognitiva-
mente deficiente.

Hagan lo que hagan las víctimas, lo emocional, entre el dolor, la ira y el amor, aparece como 
un registro especialmente desafiante que las califica en virtud de la desgracia atravesada, 
pero al mismo tiempo representa una amenaza a su posición. Este «tironeo» expone a las víc-
timas a una situación de crisis moral (Gluckman, 1972): ello ocurre cuando las personas se 
ven expuestas a situaciones que las «tironean» hacia cursos de acción opuestos igualmente 
valorados. En este caso, ellas muestran y exponen sus padecimientos pero deben hacerlo de 
formas que sean moralmente adecuadas a los contextos en los que se desenvuelven.. Siem-
pre corren el peligro de que la dimensión afectiva que las califica como víctimas dolidas, las 
descalifique como personas emocionales, irracionales, «enceguecidas por el sufrimiento», 
etc.

Algunos observadores han advertido sobre este sujeto emocional y amenazante que, según 
su mirada sólo podría expresarse desde el dolor, y que busca culpables de su desgracia, pro-
moviendo un cierto «punitivismo» que reivindica la solución penal, la mano dura, la exigen-
cia de penas altas y condenas ejemplares. Según estos críticos, pasamos de un sistema penal 
en el que las víctimas parecían no tener ningún papel, a uno que puede dar lugar a un debi-



Diego Zenobi

6	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

litamiento de la protección de las garantías de la persona imputada en nombre de los dere-
chos de las víctimas (Pitch, 2024). Las discusiones sobre el lugar de las víctimas en relación 
con lo penal que se han dado a un lado y otro del Atlántico entre juristas, filósofos del dere-
cho, criminólogos críticos, psicólogos y cientistas sociales (Barbot y Dodier, 2023) muestran 
esa preocupación extendida. Estas cuestiones configuran importantes tensiones y disputas 
al interior de movimientos sociales y políticos como, por ejemplo, el feminismo (Daich y Va-
rela, 2020).

Si retomamos las formas en que se expresan las víctimas de carne y hueso que son necesaria-
mente más amplias, variadas, heterogéneas y complejas que aquellas que les solemos asig-
nar a la víctima como tipo ideal, quizás sea prudente evitar tomar como punto de partida la 
idea de que las emociones unifican, legitiman, otorgan autoridad pública, compelen a la ac-
ción, etc. Una ciencia social que no se focalice solamente en las motivaciones emocionales 
sino también en el modo en que esos motivos son categorizados, valorizados o devaluados a 
través de evaluaciones morales de carácter contextual, orientaría el foco del análisis desde las 
«emociones que movilizan» a las «emociones que son movilizadas» (Latté, 2013). Así, estaría-
mos más cerca de construir un marco explicativo que no deje afuera la perspectiva de los pro-
tagonistas que ponen en juego aquellas cuestiones de modo ambiguo, paradójico y variable. 
Desde esa mirada podemos tratar a las emociones como el dolor, el amor, la furia o la alegría 
como expresiones alrededor de las cuales las personas establecen relaciones de lo más varia-
das. Entonces, podemos hacer que esas emociones se tornen «inteligibles» (Firth, 1985) en un 
cierto contexto social particular. Esto permitiría mostrar las aristas tensas, disputas y proble-
máticas de aquellos procesos en los que lo emocional es el insumo a través del cual las vícti-
mas, pero también sus detractores y críticos, construyen posiciones de igualdad y diferencia 
entre aquellas «pasivas», «emocionales», «frías», «moderadas», «racionales», «violentas»… 

La relevancia otorgada a las emociones en la configuración de estos escenarios está asociada 
a expectativas sociales, políticas y culturales, a lo que algunos esperan de esas personas. Para 
los analistas preocupados por estos procesos, las emociones son el primer paso que haría 
posible el «empoderamiento» y la «autonomía» de quienes toman las riendas de su propio 
destino cuando transforman el dolor en acción. Siguiendo ese camino visto como virtuoso, 
las víctimas pueden dar un paso más y avanzar hacia un tipo de acción colectiva que ha sido 
nombrada, especialmente en América Latina, como «politización del dolor». Apoyándose 
menos en consideraciones de tipo particulares, afectivas y morales, y más en otras de tipo 
universales, racionales y políticas estas víctimas se acercarían cada vez más a la condición del 
ciudadano. Esta forma de entender la cuestión, a través de las relaciones complejas entre las 
emociones y la política, puede encontrarse en medios sociales amplios y diversos, incluyendo 
los estudios e investigaciones en ciencias sociales. Las ciencias sociales son parte constitutiva 
de los procesos de producción social de la condición de víctima al mismo tiempo que están 
profundamente atravesadas por las representaciones sociales y culturales ya consagradas 
sobre la cuestión.

3.	 PUREZA Y PELIGRO: LA POLITIZACIÓN COMO AMENAZA

Luego de los sucesos que despiertan la indignación y el sufrimiento, las víctimas y quienes las 
rodean —amigos, parientes, militantes— apuntarán a responsabilizar a alguien por el daño 



Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable 

https://doi.org/10.1387/pceic.27633� 7

sufrido. El punto más alto de esas formas acusatorias sería el activismo político de las víc-
timas (Vecchioli y Martinelli Leal, 2017). El mismo puede desplegarse en casos tan disímiles 
como en el de las víctimas de violencia de género (Martínez, 2020) o en el de las organizacio-
nes proteccionistas que reclaman en nombre de los animales (Carman, 2017). Si bien se suele 
destacar que las víctimas pueden devenir activistas —los «activismos accidentales»—, se ha 
prestado menos atención al hecho de que las víctimas que suelen destacar en la escena pú-
blica como líderes y referentes de demandas y reclamos con frecuencia tienen trayectorias 
previas en el mundo del activismo, la política, los sindicatos, etc. 

Este tipo de activismo implica el intercambio y negociación con la prensa, los poderes públi-
cos, el estado y la política profesional. Para que los demandantes logren que sus reclamos 
sean traducidos en términos políticos a lo largo de estos procesos de denuncia, necesitan 
movilizar redes, factores organizacionales, sociales, políticos y discursivos. Desde la mirada 
de la «politización del dolor» la oposición a los poderes públicos encuentra su explicación 
en matrices valorativas relacionadas con el sufrimiento y el amor (Jelin, 2007) que permiti-
rían entender la adhesión de los parientes de las personas violentadas a una causa pública. 
La tragedia de Antígona —personaje de la mitología griega que, defendiendo el valor de los 
vínculos familiares, da la vida por su hermano y se enfrenta al poder detentado por el sobe-
rano de Tebas— sintetiza bien esta mirada conceptual. Se trata de un modelo de análisis limi-
tante y normativo que se centra en la forma en que los lazos de sangre se politizan para opo-
nerse al poder y denunciarlo, un abordaje que ya ha sido problematizado y criticado desde la 
antropología política (Zenobi, 2014).

Como concepto difundido en los estudios e investigaciones sobre estos temas, el concepto 
de politización parte de una división del mundo social entre polos opuestos discretos, autó-
nomos y en oposición. El aspecto emocional, el dolor, aparece como el primer estadio que le-
gitima y funda una autoridad moral que se presenta como incuestionable y que hace posible 
el segundo paso en la secuencia, el llamado «salto a la política» (Pita, 2010). Las expresiones 
tales como «del dolor a la lucha», «de la casa a la plaza», etc. pero también otras que suenan 
más asépticas tales como «de lo individual a lo colectivo», «de lo privado a lo público» o «de 
lo moral a lo político», dan cuenta de la esperada —por parte de quienes la celebran como un 
signo positivo— politización. Aquí propongo otra mirada sobre la politización. Y ello porque 
los propios protagonistas de estos sucesos pueden ver las cosas de una manera diferente. Tal 
como señala Lagroye (2017), lejos de aquellas abstracciones a las que me he referido, la «poli-
tización» de las actividades sociales, los grupos, los temas o las profesiones, en tanto proceso 
de redefinición de prácticas, fronteras, espacios y objetivos, plantea un problema de legiti-
midad y es objeto de valoraciones morales. De hecho, en medios sociales muy diversos pero 
muy concretos, a un lado y otro del Atlántico, se observa que la politización genera inquietu-
des, distancias y conflictos.

En efecto, cuando la política está disponible para ser usada, pueden surgir acusaciones de 
parte de quienes creen que algunos integrantes de sus propios movimientos pretenden 
«usar» la política de modos inadecuados buscando satisfacer «intereses egoístas» o «parti-
darios». Se dirá que no están usando la política en función de alcanzar «justicia» o un elusivo 
«bien común», pero lo cierto es que, justamente, la idea de bien común puede estar en dis-
puta. Entonces, en esos casos, «politización» es una categoría que movilizan los actores so-
ciales que expresa una evaluación moral negativa de algunas conductas. Por este motivo, 
con frecuencia las víctimas rechazan e impugnan la «politización» potencialmente conta-
minante de sus demandas consideradas como «puras». Estos conflictos suelen tener derivas 



Diego Zenobi

8	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

inesperadas y pueden conducir a cismas y rupturas que generan nuevas facciones, grupos y 
movimientos. Esto muestra que el ejercicio, las actividades y las relaciones entendidas como 
políticas no son esencialmente buenas o malas, sino que allí reside una ambigüedad que se 
define contextualmente: ¿quién, cómo, cuándo, para qué pone en juego la política?

La perspectiva práctica de los actores sociales sobre la política está fundamentada sobre eva-
luaciones morales que sancionan ciertos usos a definir según casos y contextos. En tanto 
fundamento de las conductas, las nociones locales sobre lo correcto y lo incorrecto, las ideas 
sobre lo bueno y lo malo, otorgan una importante justificación a la acción social (Firth, 1971). 
Si en lugar de partir de pre-construcciones opuestas entre sí tales como «lo privado», «lo fa-
miliar», «lo público» o «lo político» hiciéramos nuestro ese punto de partida, entonces po-
dríamos hacer lugar en el análisis sociológico a aquellas situaciones en las que la politización 
—una evaluación moral negativa de la política— genera conflictos y escozores. Inclusive po-
dríamos hacernos preguntas sobre las formas en que las víctimas se relacionan con lo polí-
tico según como ellas mimas lo entienden, pero también con lo no político (Candea, 2011), ya 
que ambas cuestiones son un insumo relevante en la producción de relaciones de coopera-
ción pero también de conflicto. 

En estos escenarios no resulta extraño encontrar a quienes dicen que quienes niegan su po-
litización estarían, de todos modos, actuando políticamente: lo hacen pero no saben que 
lo hacen. La oposición de las víctimas a la «politización» de sus luchas fue tratada como una 
forma de moralización que «despolitiza la voz de la sociedad civil» (Murillo 2008, p. 156). Las 
consideraciones morales con frecuencia son tratadas como un obstáculo para que los acto-
res se representen adecuadamente su situación y reconozcan aquello que los analistas ven 
como el «evidente» carácter político de sus luchas y demandas públicas. Una vez más, del 
mismo modo que lo señalado más arriba, «moral» y «política» son vistos desde esos enfo-
ques como dos universos diferentes y en oposición: la moral de las víctimas se opone al hecho 
político, lo obtura, lo ocluye y lo desplaza. La moral es reducida desde esta óptica, a la cues-
tión de las emociones, del dolor, del sufrimiento infligidos a los buenos e inocentes por parte 
de los malos responsables. Sin embargo, esta mirada que repite oposiciones, dicotomías y 
exclusiones que empobrecen el análisis, implica dejar de lado el hecho de que la moral forma 
parte constitutiva de prácticas y relaciones sociales, ya sea el ejercicio de cualquier profesión, 
la administración de justicia, el sentido que damos al dinero o el ejercicio de la política (Balbi, 
2007).

En resumen, politización o despolitización no son términos neutros sino que los juicios que 
las personas hacen sobre estas cuestiones suelen hacer de ellos conceptos normativos (La-
groye, 2017). Se dirá que todos somos conscientes de ello, que «todo es político», que escri-
bimos siempre desde «un lugar» o «posición»… Sin embargo, los usos del concepto de politi-
zación no han sido problematizados en la literatura temática. Esta cuestión es especialmente 
preocupante cuando nos enfrentamos a usos sociales que están en tensión con nuestros 
propios supuestos analíticos sobre la cuestión. Se abre un camino posible, entonces, al ex-
plorar las rupturas, tensiones y continuidades entre los usos diferentes de un mismo término, 
politización y «politización». 

Si traducimos esta preocupación a la práctica sociológica, podemos introducir la pregunta 
sobre cómo se relacionan los conceptos analíticos y las categorías prácticas. A lo largo de su 
obra, Norbert Elias se ha visto interesado por un problema que atraviesa a las ciencias socia-
les en general: el modo en que se relacionan los ideales de los investigadores que son propios 



Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable 

https://doi.org/10.1387/pceic.27633� 9

de su época y de los medios sociales que ellos transitan con los problemas y cuestiones que 
resultan relevantes para los actores sociales de otro período histórico o de un medio social di-
ferente. Al referirse a ello, Elias (1982) bregó por una mayor problematización y explicitación de 
los ideales y valores propios de la época y de cada investigador a fin de controlar el peso de las 
valoraciones heterónomas en relación a los problemas y medios sociales estudiados. Esta 
perspectiva fortalece la autonomía de esas valoraciones y enriquece la indagación sobre los 
sentidos variables en el tiempo y el espacio que pueden tener términos tales como «politiza-
ción», «política», «político», etc.

4.	 UN DESEO INCONFESABLE

Según sostuve hasta aquí, las miradas actuales sobre las víctimas de nuestro mundo se asien-
tan sobre una tensión entre un arquetipo abstracto y elusivo, la víctima, que surge como re-
flejo espejado de aquel otro del ciudadano. Esa víctima toma cuerpo, cobra existencia social 
y se expresa de múltiples formas. Allí donde se abre la brecha entre el ideal y las prácticas so-
cialmente situadas, entre la «víctima» y las víctimas, entre lo que algunos esperan que ellas 
sean y lo que esas víctimas múltiples, plurales, son, se revela la importancia de la investiga-
ción social empírica.

Si pensamos menos en las víctimas y más en cómo fueron tratadas, pensadas y estudiadas, se 
nos ha dicho que la víctima, apuntalada sobre sus emociones y relevancia en la escena pública 
e institucional, carcomería lentamente, como las termitas, los cimientos de los sistemas repu-
blicanos y los principios más elementales de la administración de justicia. Como producto de 
esta mirada desconfiada, negativa, sobre la victimización, pasamos de un escenario en el que 
la víctima debía ser protegida de los riesgos de la sociedad, a una sociedad que tiene que es-
tar alerta y protegerse de sus víctimas. Ahora bien, no vemos a todas las víctimas. con los mis-
mos ojos. Quienes rodeamos estos universos sociales (abogados, cientistas sociales, psicólo-
gos, funcionarios, militantes, etc.) probablemente tengamos aquella mirada desconfiada en el 
caso de quienes rehúyen de la política, forman parte de movimientos conservadores o acusa-
mos de ser «punitivistas». En cambio, probablemente echemos una mirada celebratoria sobre 
quienes sostienen ideales con los que nos identificamos, por lo que destacamos su «compro-
miso», «resistencia» y su «valiente politización». Por supuesto que estas posiciones sobre la 
cuestión no suelen estar explicitadas, sino que están incrustadas en nuestras elecciones con-
ceptuales que pueden contrabandear prenociones acerca de la deseabilidad de unas u otras 
formas de ser en el mundo. 

No podría aventurarme a afirmar que en tal época o región prevalece tal o cual mirada sobre 
la cuestión ya que la forma en que se articulan los diagnósticos alrededor de la condición de 
víctima no son universales ni únicas ni necesarias, sino sólo posibles, contingentes, históricas. 
Además, como advertí al inicio, no se trata de perspectivas que estén necesariamente conec-
tadas en términos empíricos, sino que el contraste surge de la operación analítica aquí reali-
zada. Sin embargo, entre estas perspectivas diversas, parece haber un punto de encuentro. 
Ese punto de encuentro reside en un deseo inconfesable: la aspiración de que las víctimas 
se transformen en ciudadanos, esto es, que «pasen», que «salten», de un estadio cualitativo 
al otro, más valorado, como parte de una particular sucesión evolutiva. El camino hacia «la 
política» dejaría atrás las emociones y la moralización para acercarse a la racionalidad civili-



Diego Zenobi

10	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

zatoria; la politización vendría a superar la vía de los sentimientos como modo de expresión 
pública y de reconocimiento. Cuando se enfatiza y se pone el ojo sobre el «estadio emocio-
nal» de las víctimas entonces el pasaje a la política parece ser algo latente, algo que está pen-
diente y es por ello que esas víctimas todavía son miradas de reojo, con desconfianza… ¿Lo 
lograrán? se preguntan los críticos del punitivismo ¿Podrán salir de su encierro a fin de abra-
zar la civilidad de la política? se interrogan quienes valoran su espíritu resistente y sus luchas 
por justicia. Cuando ese pasaje se ha concretado, cuando la politización es un hecho, cuando 
han alcanzado el «estadio político», entonces las víctimas son enaltecidas, bien nombradas.

Tanto en un caso como en el otro se observa la relevancia que se le otorga a la cuestión de la 
«justicia» en un sentido amplio (ya sea vía lo estrictamente penal, ya sea vía las luchas polí-
ticas y causas públicas). En ambos casos se trata de miradas preocupadas por diagnosticar, 
denunciar y prescribir un cierto estado de cosas. Una perspectiva más preocupada por com-
prender los mundos sociales de las víctimas quizás podría traer nuevas preguntas, colocar 
nuevas problematizaciones e innovar la mirada, contribuyendo a superar el llamado «conoci-
miento convencional» (Gandsman, 2013) consagrado sobre estos temas. Algunas cuestiones 
que podrían considerarse serían, por ejemplo, la evaluación de los riesgos y accidentes en el 
mundo laboral o en el médico; las relaciones posibles entre formas de reparación psicológica, 
estética y económica; la relación entre víctimas, tecnologías y objetos (teorías, tests, maqui-
naria de biomedicina, prótesis, etc.); la acción de grupos orientados a la terapia, la «resilien-
cia» y «autoayuda»; la formación y socialización de quienes lidian con situaciones extremas, 
catástrofes, desastres y tragedias, desde la defensa civil hasta los cuerpos de bomberos, res-
catistas o brigadistas; los dispositivos orientados a encontrar personas desaparecidas o per-
didas, sus protocolos y formas de trabajo; e inclusive, por qué no, la investigación de los mun-
dos sociales construidos alrededor de los animales como víctimas no humanas.

Hablar de la víctima como un sujeto poderoso parece un oxímoron. Fragilidad individual, poten-
cia social: desde hace varias décadas nuestra vida cotidiana está atravesada por la presencia de 
víctimas, pero ¿se trata de una identidad? ¿o es un rol social que se juega según los contextos? 
¿es una condición moral? ¿una postura política o una impostura apolítica? Todo depende del 
cristal con el que se mire: en ocasiones figurada como frágil, emocional y cambiante, en con-
flicto con la política, en otras puede ser vista como poderosa, pragmática y en disputa por el po-
der. De un modo u otro, se trata de una identidad, rol o condición contemporánea ubicua en 
nuestras sociedades actuales. Y allí es en donde reside toda su potencia. La venganza de las vícti-
mas no parece venir de la mano de la violencia sino, más bien, de esta nueva existencia multipli-
cada que en algunos casos es celebrada y en otros es mirada con desconfianza.

5.	 REFERENCIAS

Arosi, A. (2017). Ativismo de vítimas do incêndio na boate kiss: evento traumático, causa pú-
blica e conflitos morais. Papeles del CEIC, 2017/1(168), 1-30.

Balbi, F. A. (2007). De leales, desleales y traidores. Valor moral y concepción de política en el pe-
ronismo. Antropofagia. 

Barbot, J., y Dodier, N. (2023). Repensar el lugar de las víctimas en el proceso penal. El reper-
torio normativo de los juristas en Francia y en Estados Unidos. En D. Zenobi (Ed.), Vícti-
mas: debates sobre una condición contemporánea (pp. 167-205). Teseo editorial.



Civilizar a las víctimas, hacer ciudadanos. Identidades en espejo y un deseo inconfesable 

https://doi.org/10.1387/pceic.27633� 11

Barthe, Y. (2017). Les retombées du passé. Le paradoxe de la victime. Le Seuil. 

Candea, M. (2011). Our Division of the Universe: making a space for the non-political in the 
anthropology of politics. Current Anthropology, 52(3), 309-334. 

Carman, M. (2017). Las fronteras de lo humano. Cuando la vida humana pierde valor y la vida 
animal se dignifica. Siglo XXI.

Casado-Neira, D., y Martínez M. (2016). La víctima simulada. Identidades forzadas en la violen-
cia de género. Política y Sociedad, 53(3), 879-896.

Daich, D., y Varela C. (2020) (Eds.). Los feminismos en la encrucijada del punitivismo. Biblos.

Chaumont, J-M. (2023). Del culto a los héroes a la competencia de las víctimas. En D. Zenobi 
(Ed.), Víctimas: debates sobre una condición contemporánea (pp. 259-273). Teseo editorial.

de Marinis P., Gatti G., e Irazuzta I., (2010) (Eds.). La comunidad como pretexto. En torno al (re)
surgimiento de las solidaridades comunitarias. Anthropos-UAM.

Eliacheff, C., y Soulez-Larivière, D. (2007). Les temps des victimes. Albin Michel. 

Elias, N. (1982). La sociedad cortesana. Fondo de Cultura Económica.

Fassin, D. (2023). De la invención del trauma al reconocimiento de las víctimas. Génesis y 
transformaciones de una condición moral. En En D. Zenobi (Ed.), Víctimas: debates so-
bre una condición contemporánea (pp. 43-57). Teseo editorial.

Firth, R. (1971). Criterios morales y organizacion social. En Elementos de Antropología social 
(pp. 201-233.) Amorrortu.

Firth, R. (1985). Degrees of intelligibility. En J. Overing (Ed.), Reason and morality (pp.  29-46). 
Tavistock.

Gandsman, A. (2013). Narrative, Human Rights and the Ethnographic Reproduction of Con-
ventional Knowledge. Anthropologica, 55(1), 127-140. 

Garapon, A., y Salas D. (2007). La victime plutôt que le droit. Esprit, 11, 74-82.

Gatti, G. (Ed.). (2017). Un mundo de víctimas. Anthropos.

Gatti G., y Martínez M. (2017). El campo de las víctimas. Disensos, consensos e imaginarios 
compartidos en el nacimiento del ciudadano víctima. En G. Gatti (Ed.), Un mundo de 
víctimas (pp. 73-90). Anthropos.

Gluckman, M. (1972). Moral Crises: Magical and Secular Solutions. En M. Gluckman (Ed.), The 
Allocation of Responsibility (pp. 1-50). Manchester University Press.

Guglielmucci, A., y Canelo, B. (2005). (Re)aparecer en democracia: silencios y pasados posi-
bles. Anuario de Estudios en Antropología Social, 175-186.

Gandsman, A. (2013). Narrative, Human Rights and the Ethnographic Reproduction of Con-
ventional Knowledge. Anthropologica, 55(1), 127-140.

Jelin, E. (2007). Víctimas, familiares y ciudadanos/as: las luchas por la legitimidad de la pala-
bra. Cadernos Pagu, 2, 37-60.

Jimeno, M. (2010). Emoções e política: a vítima e a construção de comunidades emocionais. 
Mana, 1(16), 99-121.



Diego Zenobi

12	 Papeles de Identidad, 2025/2, 1-12

Lacerda, P. (2015). Meninos de Altamira: violência, «luta» política e administração publica. Ga-
ramond. 

Lagroye, J. (2017). Os processos de politização. Política & Sociedade, 16(37), 18-35.

Lamarre, C. (2021).  Víctima, víctimas, ensayo sobre los usos de una palabra. Papeles de tra-
bajo, 15(27), 15-24. 

Lutz, C. (1986). Emotion, Thought and Estrangement: Emotion as Cultural Category. Cultural 
Anthropology, 1(3), 287-309.

Martínez, M. (2020) Collective action and organization against gender violence in Spain: when 
victims became activists. En M. J. Gámez Fuentes, S. Núñez Puente y E. Gómez Nicolau 
(Eds.), Re-writing Women as Victims. From Theory to Practice. (pp. 98-111). Routledge.

Murillo, S. (2008). Colonizar el dolor. La interpelación ideológica del Banco Mundial en América 
Latina. El caso argentino desde Blumberg a Cromañón. CLACSO.

Peixoto, P., Borges Z., y Dias de Siqueira M. (2016). A despedida anunciada: emocoes e espiritua-
lidade entre familiares das vítimas da Boate Kiss. Ciencias Sociales y Religión 18(24), 71-89. 

Pita, M. V. (2010). Formas de morir y formas de vivir. El activismo contra la violencia policial. 
Ediciones del Puerto.

Pita, M. V., y Pereyra S. (2020). Movilización de víctimas y demandas de justicia. Teseo editorial.

Pitch, T. (2014). La violencia contra las mujeres y sus usos políticos. Anales de la Cátedra Fran-
cisco Suárez, 48, 19-29. 

Pitch, T. (2024). El malentendido de la víctima: una lectura feminista de la cultura punitiva. 
Tinta Limón.

Silva, T. C. (2004). Desastre como processo: saberes, vulnerabilidade e sofrimento social no 
caso de Goiânia. En A. Leibing (Ed.), Tecnologias do Corpo: uma antropologia das medici-
nas no Brasil, (pp. 201-225). NAU Editora.

Siqueira, M., y Víctora C. (2017). O corpo no espaço público: Emoções e processos reivindica-
tórios no contexto da ‘Tragédia de Santa Maria’. Sexualidad, Salud y Sociedad, Revista 
latinoamericana, 25, 166-190.

Tello Weis, M. (2025). Fantasmas de la dictadura. Sudamericana.

Vecchioli, V., y Martinelli Leal, E. (2017). El activismo de las víctimas en contextos represivos y 
democráticos. Lecturas cruzadas. Papeles del CEIC, 2017/1(presentación), 1-11.

Walgrave, S., y Verhulst, J. (2006). Toward «New Emotional Movements»? A comparative ex-
ploration into a specific movement type. Social Movement Studies, 5(3), 275-304.

Wieviorka, M. (2023). El surgimiento de las víctimas. En D. Zenobi (Ed.), Víctimas: debates so-
bre una condición contemporánea (pp. 243-259). Teseo editorial.

Zenobi, D. (2014). Familia, política y emociones. Las víctimas de Cromañón entre el movimiento 
y el Estado. Antropofagia.

Zenobi, D. (Ed.) (2023). Víctimas: debates sobre una condición contemporánea. Teseo editorial.


